## DUATRIÈME PARTIE.

L'HISTOIRE.

## CHAPITRE AV.

LES ORIGINES DE L'ECOLE DU GANDHÂRA.

Aux statues et aux bas-reliefs, sculptés dans la pierre de schiste on modelés dans le mortier de chaux, ajoutez de très nombreuses monnaies, de rares intailles et quelques objets d'or, d'argent et de cuivre () : vous aurez épuisé tout ce qui nous reste des productions de l'école indo-grecque du Nord-Ouest de l'Inde. Des fresques qui, nous dit Ilman-tsang (a), convraient à profusion les vantaux des nortes et des fenêtres et les murs des couvents bouddhiques, le climat de l'Inde a en depuis longtemps raison, et nous ne conservons aucun espoir d'en retrouver jamais au Gandhâra le moindre vestige. Les grottes de l'Afghanistan, à défaut des tumuli de Bactres, nous en rendront-elles un jour quelques fragments? Ou faudrat-il à tout jamais nous contenter, pour en prendre une idée du moins approximative, des plus anciens spécimens de peintures murales récemment découverts dans l'Asie centrale? C'est le secret de l'avenir. Pour l'instant, il convient de rappeler une fois de plus que, dans nos collections de sculptures gandháriennes, nous possé-

On trouvera encore quelques spééimens de poterie publiés par MW. J. H. Massatt. et J. Ph. Voota h la suite de leurs Execucions et Chinadda (Archeoassania). — 4. logical Survey of India, Annual Report 1902-7, lig. 25 et p. 180). (h. Mém., I. p. 67; Records, I. p. 75; Travels, p. 157.

common tresum

L'auteur, se trouvant actuellement en mission sur le terrain de ses recherches, se réserce de publier ultérieurement un appendire contenant, outre un index général des deux volumes et un répertaire des principales œuvres de la seulpture gaodhitienne. Jes currections et additions reconneu nécessaires. dons seulement les débris mutilés d'un des deux grands tronçons de l'art indo-grec.

PARENTHÈSE SUR LA PEINTURE. - On ne saurait douter, en effet, que le répertoire des peintres n'ait été au moins aussi étendu et aussi varié que celui des sculpteurs; et rien d'ailleurs ne prouve que plus d'un de nos artistes n'ait manié tour à tour, et avec la même aisance, le pinceau, le riseau et l'ébauchoir. Assurément il se marque chez les vieux traités de discipline une tendance déjà toute puritaine - ou, si l'on préfère, toute musulmane - à prohiber les représentations d'hommes ou de femmes pour ne tolérer sur les murs des cellules monastiques que de simples motifs décoratifs : mais un passage du Lotus de la Bonne Loi prouverait clairement, s'il en était besoin, qu'artistes et donateurs n'avaient pas reculé devant la figuration du Maître lui-même (1). Bien d'autres témoignages écrits nous entretiennent d'images de piété ou de scènes de légende : seulement c'est ailleurs qu'au Gandhâra que nous devons en chercher la confirmation figurée. Pour rencontrer une de ces « Roues de la transmigration » qui, selon le Divydvaddna, étaient reproduites sur la paroi du vestibule à l'entrée de tous les monastères, il nous faut descendre jusqu'au fragment qui en subsiste encore sous l'une des vérandas d'Ajanta (2). De même, nous avons dù attendre les fouilles heureuses de Sir Aurel Stein dans les parages désertiques du Lob-nor pour retrouver un reflet du pathétique tableau représentant le Viçvantara-játaka, que Song Yun a' encore vu au Gandhâra et qui, nous assure-t-il, arrachait des larmes même aux barbares (3). Mais c'est l'une des trouvailles faites par MM. Grünwedel et von Le Coq sous les décombres des temples

<sup>(1)</sup> Cullavagga, v1, 3, 2; Lotus de la Bonne Loi, trad. Buender, p. 33, st. 85. (2) Cf. t. 1, p. 265, pour les références (bre naturellement à la ligne 19 «douzeau lieu de «bunt»)

<sup>(\*)</sup> M.-A. Stein, Ruins of desert Cathay, I., fig. 146-147. — Sove Yux, trad. Éd. Chinames, dans le Bulletin de PÉcole française d'Extrême-Orient, III, p. 420, ou Beat, Buddhist Records of the Western

du Turfan, qui nous apporte peut-être la vérification de toutes la plus inattendue. Hiuau-tsang nous raconte en passant qu'il y avait sur le côté Sud de l'escalier Est du stûpa de Kaniska, près de Peshawar, une image peinte du Buddha, naturellement haute de seize nieds(1), et qui présentait cette particularité de se scinder en deux au-dessus de la ceinture. Bien entendu, sur ce cas extraordinaire une légende s'était greffée. Un peintre, racontait-on, à qui deux pauvres donateurs avaient payé chacun une pièce d'or, n'avait exécuté qu'une seule figure sur leur double commande; et comme ses clients en demeuraient un peu interloqués, soudain le torse de l'image se dédoubla miroculeusement pour la justification de l'artiste et l'exultation des fidèles. On eût peut-être découvert sans trop de peine à ce phénomène artistique une explication plus rationnelle : la plus simple paraît d'admettre qu'après la réfection des peintures qui décoraient la paroi gauche de cet escalier, la partie supérieure d'une ancienne image avait reparu par transparence sous le nouveau badigeon. Mais peu importe : le point intéressant est que sur les bannières qui pendaient jadis aux voûtes des temples du Turkestan et qui se sont conservées jusqu'à nous sous une couche protectrice de terre, on a déjà retrouvé deux reproductions de l'image miraculeuse de Peshawar avec son double corps enté sur une seule paire de pieds (2).

On ne risque donc pas d'exagérer — ce choix d'exemples concordants le prouve — ni l'importance locale de la peinture gandhàrienne, vu que son œuvre comportait, au même titre que celle de la sculpture, des décors, des scènes légendaires et des images; ni non plus son influence au-deliors, puisqu'elle a été imitée jusque dans ses bizarreries et, pourrait-on dire, ses verrues. On ne saurait non plus trop regretter sa totale destruction. Se serait-elle

World, I. p. cm. — Le Viceantara-jdtaka est également représenté dans la grotte XVII d'Ajanti. O Cf. t. II. p. 341. contrées occulentales, I., p. 110 ou Buddhist Records of the Western World, I., p. 102. Une des images du Turfan a été publiée par Vox Le Goq. Chotscho, pl. ho a.

<sup>(&</sup>quot;) HIGHT-TRANG. Mémoires sur les

bornée à nous donner, avec quelque chose de plus familier et de plus vivant, le pendant en couleurs de nos pierres sculptées, que cet élément de comparaison nous cût été des plus précieux. Mais nous avons des raisons de croire qu'avec elle nous avons perdu mieux encore : au point de vue artistique, de véritables chefsd'œuvre, supérieurs aux meilleurs bas-reliefs; au point de vue historique, de non moins irremplaçables lumières sur les origines mêmes de l'école. Quand on constate le rôle considérable que la peinture a joué dans l'adaptation de l'art antique aux besoins spéciaux du Christianisme, on ne peut s'empêcher de se demander si ce n'est pas également le pinceau libre et prompt des peintres hellénistiques qui a le premier ménagé la transition nécessaire entre le répertoire classique et l'imagerie particulière du Bouddhisme. Les sculpteurs, toujours plus routiniers et lents à s'émouvoir, n'auraient fait, dans cette hypothèse, que reprendre en matériaux plus durables les créations des peintres indo-grecs, si bien que nous ne connaîtrions guère que de seconde main l'objet direct de nos études. Imaginons, pour préciser les idées, une situation analogue à celle où nous nous trouverions si les peintures des Catacombes -étaient perdues et que nous n'ayons conservé, comme premiers spécimens de l'art chrétien, que les sarcophages du me siècle. Ces considérations peuvent expliquer tantôt nos tâtonnements et nos incertitudes, et tantôt, au contraire, l'assurance avec laquelle nous avons tout de suite établi le catalogue du répertoire et la formule quasi immuable de chaque sujet(1) : elles doivent assurément peser d'un poids très lourd sur la suite de notre enquête historique. Nous atteindrons vraisemblablement, à l'aide des documents dont nous disposons, un état assez voisin des débuts de l'art gréco-bouddhique : mettons-nous bien dans l'esprit la possibilité - et même la vraisemblance - que la disparition de son œuvre peinte nous dérobe à jamais la période initiale de ses essais.

<sup>(1)</sup> Cf. notamment t. II, p. 343 et 370 et, an contiane, t. I, p. 601 et 617.

OBJET ET PLAN DE NOTRE ENQUÊTE HISTORIQUE, - Ceci bien entendu. il va de soi que le plus zélé des archéologues ne peut utiliser pour ses recherches que ce que les fouilles ont rendu; et, par suite, notre tache se trouverait terminée si, dès la première ligne, nous n'avions promis d'étudier l'école du Gandhara non seulement dans son œuvre, mais encore dans ses origines et dans son influence : c'est l'engagement qu'il se sait temps de tenir. Il peut sembler qu'un exposé en bonne et due forme aurait dès l'abord traité le premier de ces deux points. Mais la meilleure méthode n'est pas toujours de commencer par le commencement. En abordant un sujet encore mal débrouillé, il nous a paru plus sage de faire connaissance avec les monuments, dont bon nombre étaient encore inédits, avant de nous livrer à aucune considération historique sur leur compte. On ne nous en blamera pas. Assurément notre travail demeurerait incomplet si nous ne tentions à présent de suivre, autant que faire se peut, l'évolution de l'école depuis ses premiers débuts jusqu'à son ultime décadence : car, pas plus qu'ancune autre manifestation de l'activité humaine, elle n'a échappé à cette fatale loi. Mais déjà l'on devine que les résultats raisonnés auxquels nous a conduits l'examen de l'œuvre vont singulièrement faciliter notre enquête historique, ne serait-ce qu'en délimitant exactement son objet et en déterminant à l'avance son plan.

S'il est une conclusion qui soit revenue comme un refrain à la fin des trois premières parties de cet ouvrage, ça été la constatation du caractère composite, mi-grec et mi-indien, de l'école du Gandhâra: ce sont aussi les raisons historiques de ce double aspect qu'il nous faudra d'abord rechercher ou, plus simplement, coordonner. Qu'on ne se méprenne pas en effet sur les intentions du présent chapitre. Il ne s'agit nullement pour nous de découvrir s'il s'est produit en un temps et en un lieu, entre l'hellenisme et l'indianisme, un contact suffisamment intune et prolongé pour être fécond. Nous considérons que la preuve matérielle de ces relations

vient d'être amplement fournie par les sculptures qui en ont été le plus durable fruit. Ne posséderions-nous aucun autre témoignage, le lieu même de leur trouvaille serait-il incertain, qu'elles suffiraient à démontrer - point lumineux flottant dans le noir des siècles, ou point noir errant sur le blanc des cartes - la rencontre des deux grandes civilisations de notre antiquité indo-européenne. Mais le cas n'est heureusement pas aussi désespéré, bien loin de là! Nous savons en gros où la fusion s'est faite, nous savons même à peu près quand (1): nous n'avons qu'à en préciser dans la mesure du possible la date et l'occasion. En d'autres termes, il reste sculement à élucider les conditions générales qui encadrent, situent et relient au mouvement général de la civilisation de l'Ancien monde le fait particulier, et en soi bien établi, de l'art indo-grec. Patiemment, pièce à pièce, à l'aide d'une mosaïque de fragments détachés, nous avons tant bien que mal construit notre sujet : il ne s'agit plus que de lui donner un fond et une atmosphère. Ce faisant, nous nous garderons de dévider - érudit à peu de frais - toute l'histoire de l'Asie antérieure aux siècles qui ont précédé et suivi le début de notre ère. Comme tout à l'heure nous ne pensions rappeler de la mythologie du Bouddhisme ou de la biographie du Buddha que ce qui importait à l'interprétation des monuments, nous nous efforcerons à présent de ne retenir, parmi les faits d'ordre religieux, politique ou économique, que les plus significatiss et ceux qui intéressent directement le développement de l'art. Aussi bien les manuels ne manquent plus désormais, auxquels renvoyer le lecteur (2). Dès que nous relevons nos yeux, jusqu'ici obstinément penchés sur les fouilles gandhâriennes, c'est pour nous apercevoir que notre petit enclos de spécialiste se trouve sur l'une des grandes voies de l'histoire.

<sup>(1)</sup> Cf. t. I, p. 40-42.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> Citons notamment le dernier et le plus commode de tous : Vincent A. Surra, Early History of India (2° éd.

Oxford, 1908). — Mentionnous encore, à la dernière beure, l'excellent petit livre de E. J. Rayson, Ancient India (Cambridge, 1914)

## S I. LE BOUDDHISME AU GANDHARA.

A quel moment les circonstances historiques ont-elles rendu possible et même naturelle la naissance, dans la région frontière du Nord-Ouest de l'Inde, des hybrides créations de l'école indogrecque? La première préoccupation d'un Européen, devant une pareille question, c'est (on peut le gager sans crainte) de se demander comment l'influence hellénique a réussi à parvenir jusqu'aux bords de l'Indus. On nous permettra d'insister, selon notre habitude, sur l'autre point de vue, et de laire observer que, pratiquement, le Gandhara n'est guère moins éloigné des bouches du Gange bouddhique que de celles de l'Euphrate hellénisé. Dès lors, les deux éléments composants de nos sculptures ont dù également venir l'un au-devant de l'autre et parcourir en sens inverse à neu près le même chemin. Pour rendre compte de l'apparition des œuvres gréco-bouddhiques, il est aussi nécessaire de vérifier la pénétration de la religion bouddhique que celle de l'art grec dans le pays qui devait être le théâtre de leur union; et c'est même par là - si du moins la forme doit céder le pas au fond - qu'il conviendra de commencer notre enquête.

Le conversion.— A l'heure actuelle, uon sculement le Gandhâra n'est plus bouddhiste : mais il est plus qu'à moitié afghan de race et iranien de langue, en même temps que musulman (9). Au plus haut que nous puissions remonter dans l'histoire, le pays ne faisait même pas politiquement partie de l'Inde. Hérodote est d'accord avec les inscriptions des Achéménides pour incorporer les «Gandarioi» à l'empire perse : peut-être y avaient-ils été annexés par Cyrus dès le milieu du vi siècle avant notre ère. On conçoit aisément que ce territoire ait toujours été contesté entre les deux

408 mondes, iranien et indien. A l'arrivée d'Alexandre l'Indus, assure Strabon, leur servait encore de frontière. C'est Séleucos qui, après une infructueuse tentative d'invasion, aurait cédé en 303 avant notre ère une grande partie de l'Ariane au premier empereur historique de l'Inde, ce Candragupta que les Grecs appellent Sandracottos (1). Dès lors la Gandaritis fit partie des vastes possessions des Mauryas. Peut-être fut-elle à ce moment rattachée à Takşaçilâ, la grande et riche ville de commerce et d'études que certains témoignages placent, par une sorte de réciproque, «dans le royaume de Gandhâra (2) ». L'humeur indépendante de ces marches lointaines est un motif dont jouent constamment les contes. Bindusara, le fils et héritier de Candragupta, aurait successivement envoyé ses deux fils, Açoka et Susîma, pour réduire des rebellions de Takşaçilâ: et Açoka à son tour - quand, selon le procédé resté en honneur dans l'Inde jusqu'à la fin de la dynastie moghole, il se fut débarrassé de ses frères et emparé du trône aurait chargé de la même tâche le plus aimé de ses fils. C'est pourquoi Fa-hien a soin de noter que le Gandhâra était « le pays dont Dharmayarddhana, le fils d'Acoka, fut gouverneur». Ce Dharmavarddhana est resté célèbre dans la légende sous le surnom de l'oiseau kundla que lui avait valu la fatale beauté de ses yeux : aussi Hiuan-tsang est-il au fond d'accord avec son précur-

Que tout dans ces récits ne soit pas de pure fantaisie, nous avons au moins une raison sérieuse de le penser. On sait que, soucieux de faire regner l'ordre moral dans son vaste empire, Açoka a pris soin d'afficher un peu partout, gravées sur des parois de rocher assez grossièrement épannelées ou sur des piliers merveilleusement

seur quand, de son côté, il attribue à Kunâla «le gouvernement

de Takşaçilâ (3) n.

<sup>(1)</sup> Cf. Botcué-Lecuency, Histoire des Séleucides (Paris, 1913), p. 29. " Jataka, n' 163 et passim. Diegdeadana, p. 371, 372 et 407

<sup>(</sup>trad. dans Bensoer, Introduction, p. 364, 363 et 405). - Fa-mer, ch. x; Hirax-Trees. Buddhist Records of the Bestern Horld. I. p. 139 et suir.

leur côté les historiens du Bouddhisme se résignent à admettre que, pendant les deux siècles qui suivirent le Nirvâna, la communauté resta confinée dans le bassin moyen et inférieur du Gange, plus occupée, semble-t-il, de ses divisions intestines que soucieuse de propagande (1). Ce serait le zèle impérial d'Açoka qui l'aurait définitivement lancée à la conquête de l'Inde. On sait en esset comment la manie résormatrice du souverain, après s'être d'abord contentée de prêcher une sorte de morale neutre à l'usage commun de tous les honnêtes gens et de prescrire des mesures philanthropiques d'une portée générale, prit avec les années une allure de plus en plus confessionnelle et sectaire, et aurait même fini par tourner à l'inquisition. Le résultat le plus connu, comme le plus efficace, de cette tendance nouvelle fut l'envoi, hautement proclamé dans le XIIIe édit sur roc, de missionnaires bouddhiques, tant au dedans de la péninsule qu'au dehors. Or pour Açoka, si l'on en juge par les termes de son Ve édit, les Gândhâras étaient encore à évangéliser au même titre que les Yavanas, les Kambojas et les autres nations-frontières. Qu'ils l'aient été sous son règne même par l'apôtre Madhyantika, du même coup que le Kacmîr et à la même époque que Ceylan, cette tradition, telle qu'elle nous a été transmise par les chroniques singhalaises, est en soi des plus vraisemblables. Elle gagne encore en autorité quand on s'aperçoit que les témoignages tibétains et chinois sont en définitive d'accord avec elle(2): car s'ils ont imaginé de faire de Madhyantika un disciple d'Ananda, cela ne les empêche nullement de le placer « cent ans après le Nirvana », c'est-à-dire, dans leur système chronologique, au temps même d'Açoka.

<sup>60</sup> Cf. Kray, Manual, p. 116.
<sup>61</sup> Telle est sussi Popinion de M. Kray, Histoire du Bouddhisme dans l'Inde, II, p. 264-265. — Cf. Rockhut, The Life of the Buddha and the early history of his Order, p. 166 et suiv., ies récits rap-

portés par Hirax-rasvo, Buddhist Records of the Western World, 1, p. 149 et Taax-trus, p. 12, placent le fait cinquante ans plus tôt afin de diminuer d'autant l'intervalle qui le séparait du Nursaga.

Nous ne risquons donc pas de nous tromper beaucoup en assignant les débuts de la conversion de l'alnde du Nord au milieu du me siècle avant J.-C. : r Depuis cette époque jusqu'à nos jours, pouvait-on écrire au ve siècle de notre ère, le Kaçmir et le Gandhâra resplendissent de robes jaunes et sont par-dessus tout dévots aux trois joyaux(1). a Les relations des pèlerins chinois nous confirment l'une après l'autre cette antique prospérité de la Bonne Loi, encore florissante pour Fa-hien (ve siècle), déjà chancelante pour Song Yun (ve siècle), presque passée à l'état de souvenir pour Hiuan-tsang (vir siècle), quelque peu restaurée lors de la venue de Wou-k'ong (vine siècle) : car (il est bon de le spécifier dès à présent) le Gandhara, sitôt converti, allait rester jusqu'à l'invasion des Musulmans l'une des terres d'élection du Bouddhisme. A ces témoignages tardifs nous pouvons ajouter celui, plus ancien, d'Açvagliosa (2). En ce qui concerne l'époque même de nos sculptures, nous n'avons qu'à nous en fier à nos propres yeux. Assurément nous ne prétendons pas retrouver sur nos monuments des tableaux d'histoire représentant le triomphe local de la Bonne Loi, ni voir, par exemple, avec Cunningham, dans la scène où nous avons appris à reconnaître l'extinction du bûcher du Bienheureux (fig. 290 a, 298 b, 299 a), -la victoire du Bouddhisme sur le culte du feu(3) \*. Mais pour nous en tenir aux plus prudentes généralités, dès l'Introduction de cet ouvrage, nous n'avons su ce qu'il fallait admirer le plus, de la multitude des ruines ou de la profusion des sculptures qui les décoraient (1). Que cette double constatation suffise à attester le grand et durable succès de la doctrine au Gandhàra, nul n'en disconviendra sans doute. Il est vrai que, réciproquement, le nombre et la richesse de ces fondations religieuses seraient inexplicables sans une exceptionnelle floraison de dévotion :

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Mahdramaa, xu. 28; Untroduction de la Semanta-piandilid de Buddhighosa (Vinaya Pitalam, éd. II. Octoversu., III., p. 315-316) s'exprime a peu pres dans les mêmes termes.

Panish Gerete Sport of infl-

<sup>\*\*</sup> Panydb Garetie, Suppl , 24 juillet 1873, p. 636. \*\* T. I, p. 11 et 21.

et ainsi l'on n'aura pas été fâché, fût-ce même en devançant un peu les temps, d'entendre consirmer celle-ci d'autre source. Quand enfin ces confirmations nous apportent en plus des précisions, et qu'elles nous apprennent, par exemple, que la secte anciennement dominante au Gandhara était celle des Sarvastivådins(1), elles n'en sont que davantage les bienvenues : car elles achèvent de nous rassurer sur le choix des textes que nous avons pris pour guides en même temps qu'elles justifient tout le parti que nous en avons tiré. Peut-être même quand, grâce aux sinologues, nous serons devenus plus familiers avec les idées et les usages de cette secte, reconnaîtrons-nous à plus d'un trait précis sa marque particulière empreinte sur nos sculptures. Déjà nous avons en l'impression que le rôle considérable attribué à Vajrapani par les bas-reliefs gandhariens n'était pas sans rapport avec sa popularité locale (2). Il semble également qu'un détail constant des images du Buddha copie une pratique spéciale aux Sarvāstivādins, Si l'on en croit le témoignage (il est vrai bien tardif) de Yi-tsing, ceux-ci étaient les seuls, parmi les quatre grandes écoles primitives, qui eussent coutume de couper droit le bord inférieur de leur vêtement de dessous : or telle est aussi, comme nous l'avons vu (3), la mode adoptée par les statues indogrecques du Bienheureux et propagée avec elles dans le reste du monde bouddhigue.

L'ACCLIMATATION DES LÉGENDES. — Un autre fait, des plus significatifs, que nos sources nous révèlent, c'est que les missionnaires bouddhiques n'ont pas seulement importé au Gandhâra des idées et des pratiques pieuses : ils ont encore réussi à y acclimater des

encore, avec ce dernier, attribuer eux Sarvistisdins l'habitude de se draper à larges plis, et les amples draperies de la saighâți gandhărienne procéderaientelles pour une part de l'observation directe des moines indigénes?

<sup>(&</sup>quot; Cf. t. II , p. 374.

<sup>&</sup>lt;sup>en</sup> Cf. t. ll, p. 52.

<sup>(7)</sup> Voir I. II., p. 314, et YI-TSIVA, A Record of the Buddhist religion, p. 6 et 7; cf. A. Berru, dans Journal des Sarants, sept. 1898, p. 523. — Faut-il

légendes et à y créer des pèlerinages. Nous avons déjà dit comment les voyageurs chinois y avaient trouvé transplantés quantité de contes édifiants évidemment originaires de l'Inde centrale(). Quelques-uns visent des interventions du Maître en personne : d'après les moines du cru ce n'était plus près de Râjagriha, c'était à une étape au nord de Puşkarâvatî - là même où les vestiges de cette superstition subsistent encore aujourd'hui(2) - que le Bienheureux avait converti la terrible ogresse de la variole. Il semble d'ailleurs que ces tournées (fût-ce par la voie des airs!) du Buddha dans l'Inde du Nord-Ouest, si loin du théâtre ordinaire de ses prédications et de ses miracles, cadraient trop mal avec les données connues de sa biographie pour rencontrer dès l'abord beaucoup de créance. On se rabattit de préférence sur les innombrables vies antérieures au cours desquelles il avait mis le comble à toutes les perfections. C'est ainsi que les résidants des divers couvents voisins de Shâhbâz-Garhi s'étaient partagé, en les adaptant fort heureusement aux accidents pittoresques du paysage, les divers épisodes du roman de Viçvantara, ce monomane de la charité : le tour avait même été si élégamment joué que Song Yun applique de bonne foi au site gandhârien les descriptions des saintes écritures (3). D'autres monastères s'étaient pour ainsi dire spécialisés, soit dans la touchante histoire du jeune ascète Cyâma, seul sontien de ses parents aveugles(1), soit dans la galante aventure du risi Ékaçringa, que les séductions d'une courtisane rédui-

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> T. I, p. 10. Il faut peut-être faire exception pour la soumission d'Apalâlaqui dut être créée sur place (t. I, p. 554 et suiv.) et n'est d'ailleurs que le démarquage d'une légende banale. Gf. J. A., nov.-déc. 1914, p. 512.

e) T. II., p. 134. — Signalons qu'on a également relevé au Gandhàra ou dans son voisinage immédiat de enrieuses survivances de traditions bouddhiques, pendant oral on littéraire des ruines de

pierre, telles que la rencontre du Bodhisatha et du cadavre (Some current Pushia. Foll-stories, dans les Memors de la S. A. da Bengale, VIII, p. 397) ou le sacrifice de schair par le roi des Çıbis (Van, XIII, nº 2, fév. 1913, p. 18-19).

O T. I, p. 283 et suiv. — Sorg Yev, trad. Éd. Cauvavezs, dans le Bulletin de l'école française d'Extreme-Orient, III, 1903, p. 413.

<sup>(4)</sup> T. I, p. 279 et suiv

sirent au rôle de bête de somme (1); toutes deux avaient été également transportées, par l'opération magique de la foi, des pentes traditionnelles de l'Himálaya central jusqu'au pied des collines du Nord-Ouest. Il serait inutile de multiplier les exemples, d'autant que tous ces curieux transferts nous sont déjà connus : mais peut-être en saisissons-nous mieux à présent la portée, et pouvons-nous en tenter l'explication qu'au début nous nous étions bornés à promettre.

La première qui se présente à l'esprit est d'incriminer l'astuce des moines, toujours prêts à spéculer sur la superstition populaire. Mais cette raison à la Voltaire ne suffit plus, depuis qu'on s'est aperçu que les faits sociaux ne sont pas susceptibles d'une explication aussi simpliste. La mendiante rapacité de la communauté est une chose, et la crédulité complice des sidèles en est une autre : nous avons autant besoin de celle-ci que de celle-là pour justifier non seulement l'idée, mais encore le succès de l'opération. Cela donne à penser qu'elle ne fut pas le résultat d'une escroquerie ouverte. Remarquez d'ailleurs qu'à moins d'admettre une mise générale à l'encan des jitaka et leur marchandage entre les monastères de la contrée, aucune explication de cet ordre ne pourrait rendre compte de l'installation de telle ou telle légende en tel lieu plutôt qu'en tel autre. A fait particulier il faut une cause spéciale : en voici une que suggère l'étude des monuments figurés. Le pis qu'il faille admettre comme point de départ de la théorie, c'est que les choses se soient passées le plus naturellement du monde. Le pays se convertit, les couvents s'élèvent près de toutes les grosses bourgades, des donateurs chargent des artistes de les décorer. ceux-ci empruntent leurs sujets à la légende bouddhique : tout cela va de cire. Imaginez à présent que tel tableau ou telle sculpture soit un chef-d'œuvre particulièrement réussi et devienne l'orgueil et le joyau de la galerie d'art religieux qu'était chaque monastère :

son côté aucune justification. En d'autres termes, des deux explications possibles, la première reste boiteuse et la deuxième retombe sur ses pieds : que le lecteur choisisse.

LA SECONDE TERRE SAINTE. - Quoi qu'il advienne de cette théorie, le fait subsiste que le Bouddhisme ne s'est pas répandu au Gandhâra de façon purement superficielle : il s'est véritablement mêlé à la vie et comme enraciné au sol. Dès avant l'arrivée de Fa-hien, cette implantation s'est déjà organisée et comme hiérarchisée. Or, nous croyons voir comment et pourquoi : car le sentiment qui présida à cette systématisation est assez clair, et nullement périmé. Le grand souci des brahmanes actuels du Kaçmir est de retrouver dans leur vallée natale comme un raccourci de l'Inde religieuse, avec ses villes saintes et ses fleuves sacrés; leur orgueil est d'y montrer au voyageur comme le « reflet dans un miroir » de Bénorès, de Prayag (Allahabad) ou du Gange. Pour exprimer cette « contreimage » fidèle, ils emploient le mot de prati-bimba, le même qui leur sert à désigner une photographie. C'est exactement ainsi que jadis les bhikşu du Gandhara voulurent avoir chez eux le pendant, la contre-partie bouddhique de l'Inde centrale. Or, la gloire et l'attrait du Madhyadeça consistaient avant tout dans les quatre grands pèlerinages que l'on sait(1). Voici donc qu'à présent l'Uttarapatha se glorifie à son tour de posséder « quatre grands stapa » - consacrés, il est vrai, à commémorer des miracles du Bodhisattva et non plus du Buddha, mais enfin bâtis aux quatre places où l'être sublime avait indis fait don, d'existence en existence, de ses yeux, de sa tête, de sa chair et de son corps. Si à la vertu magique de ce chiffre traditionnel on ajoute quantité d'autres lieux édifiants, de saintes reliques et de monuments au loin renommés pour leur taille et leur beauté, on conçoit que plus d'un pèlerin (à commencer par Song Yun et ses compagnons) se soit contenté de visiter les attrac-

<sup>&</sup>quot; Cf. t. 1, p. 411.

tions de l'Inde du Nord, sans éprouver le besoin de pousser jusqu'au bassin du Gange. Or sur ces quatre grands sanctuaires en vogue — car il est une mode pour les places saintes comme pour les villes d'eau — le premier se trouvait à Puskardvath, en plein Gandhàra, et les trois autres sur sa frontière ou dans son voisinage immédiat<sup>10</sup>. Avec -la plus haute pagode du monde-, bâtie par Kaniṣka près de Pèshawar, avec ses mullen ou rquinze cents-convents aussi décorés par l'art que consacrés par la légende, avec les précieuses reliques du Maître qu'il se vantait de posséder<sup>10</sup>, le pays avait évidemment fini par se donner des airs d'un petit Magadha septentrional. M. Éd. Chavannes l'a quelque part appelé, avec grande raison, -la terre sainte de l'Inde du Nord<sup>10</sup>-. Nous pensons qu'on peut aller encore plus loin, et qu'il n'y aurait aucune evagération à dire qu'il était devenu, et qu'il est resté jusqu'au ve siècle la seconde terre sainte du Bouddhisme indien<sup>10</sup>.

Le filon historique que nous suivons — et que nous croyons devoir suivre dès à présent jusqu'au bout — est encore loin d'ètre épuisé. Il nous apparaît vite que la sainteté du pays avait fini par rejaillir sur les habitants: bien entendu nous parlons toujours au point de vue bouddhique. On sait en quelle médiocre estime l'Inde en général et les gardiens attitrés de son orthodoxie en particulier, dans leur sainte horreur du mélange des castes et des races,

(9) Aux références déjà données (L. I., p. 8) il faut sjouter que Sie Aurel Strav (Report of Archoel, Surrey Mort on the North-Piet Frontier Province and Relation for the your 1905.) Pelhanar, 1905.) a depuis retonné sur le Wahlshon le atopa du don du corps à la tigreste — on du moin-redui qui à été montré pour tel à Hinan-teang. Si le texte de l'a-bien est eact, celui-ci ne l'aurait renontré qu'à deux jours de murche dans l'Est de L'alcrité, c'a-t-à-dire à Maniqu'fal. Bans l'intereulle des deux vougres et à la suite des terribles boules-erements causes par les sentines producers de la suite des terribles boules-erements causes par les des deux vougres et à la suite.

les Huns, la légende se serait-elle ainsi repliér sur le Gandhàra, comme la vie se relire vers le cœur?

் Cf. t. I . p. 59%.

<sup>3</sup> Éd. Carvivves, Les royageurs chinos (estrait des Guides Madrolle, Chine du Sud), p. 7 du tirage a part — Cf encore ce qui est dit plus bas, p 637, a propos de Boetres.

<sup>10</sup> En d'autres termes, cela est vrai jusque pour Fa-hien, avec lliuan-tsang, les temps sont bren changes, et les deux terres saintes seroi nt le Magadha et le Malya. tenaient les pays frontières (1). Le mépris des brahmanes n'épargnait même pas leurs congénères : rappelons-nous avec quelle désinvolture le Mahabharata et la Rajatarangini (2) parlent de ceux du Gandhara! Il faut lire, au contraire, quelle considération Açvaghosa, bien que lui-même originaire de l'Înde gangétique (3), affiche pour les gens du haut-pays. Ce n'est qu'un jeu pour un simple marchaud du Gandhara, appelé à Mathura par ses affaires, de réduire au silence et même de convertir des brahmanes de l'endroit. L'admiration de ces derniers, d'autant plus flatteuse qu'elle est mise dans la bouche d'opiniatres adversaires, s'étaie sur un calembour étymologique dans le goût indien (1) : « Savoir supporter cette terre, - voilà ce qui s'appelle un vrai héros; - le plus illustre parmi les héros - est vraiment l'homme du Gandhâra, " Bien prit sans doute à la gloire de Kanişka qu'il ait compté un pareil pays parmi ses domaines. Jusque dans la fabrication de son cycle légendaire nous retrouvons, plus active que jamais, cette manie de tout faire à l'instar du Madhyadeça, que nous avons déjà vue à l'œuvre dans la dédication des monuments. L'Inde centrale avait en son grand empereur bouddhique en la personne d'Acoka : il fallait que l'Inde du Nord cût aussi le sien, dût-elle se contenter d'un barbare. Après tout, l'instinct de l'Église ne se trompait pas absolument : il y avait bien au fond un rapport des plus intéressants pour elle entre l'homme qui lui avait livré l'Inde et celui qui lui avait ouvert la Haute-Asie. Qu'ils l'aient voulu ou non, tous deux ont été à leur heure les principaux artisans de cette prodigieuse transformation qui, d'une obscure secte indienne, perdue entre bien d'autres et déjà toute travaillée de schismes, fit l'une des

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> L'aven, en ce qui concerne l'Udyàna, limitrophe au nord du Gandhâra, se renconire en toutes lettres dans Bittas-raisa. Buddhis Becords of the Western World, 1, p. 133.

Makábhárata, Karna-parcan, adh. 44. in fine et Rájatarangini, 1. 307

<sup>(3)</sup> Cf. S. Lévi, Afraghaga, dans J. A., juillot-août 1908, p. 68-69. (4) Gâm dhârayati, iti Gândhârah. Cf. Sûtrâlaukâra, trad. Ed. Henra, p. 8, et

Ed. Couverers, Cinq contacontes, 1, p. 286;
-Dans tout l'intérieur de ce royaume, it n'y a que des hommes supérieurs....

grandes religions de l'humanité. Mais un lien de correspondance aussi vague ne saurait suffire entre les deux puissants patrons de la Bonne Loi. Quel que soit l'éclectisme dont fassent preuve les monnaies de Kaniska, la tradition bouddhique s'empare de lui tout entier et bâtit sa légende sur celle de son prototype indien. Pour ne relever que les ressemblances capitales, de tous deux le Buddha a prophétisé l'avenement; tous deux ne se convertissent qu'après s'être signalés par d'excessives cruautés et des guerres effrovablement calamiteuses; tous deux, aussitôt après leur conversion, s'empressent d'en éterniser le souvenir par des fondations magnifiques : tous deux réunissent en concile les Pères de l'Église de leur temps. afin de fixer l'orthodoxie; et néanmoins tous deux ont une triste fin (1). On ne peut se défendre de l'impression que les moines du Aord-Ouest se soient forgé un Kaniska à l'image d'Acoka, dans le même temps où ils achevaient de faire de leur pays le reflet de l'Inde centrale.

Ainsi tous les témoignages s'accordent pour attester l'extraordinaire prospérité du Bouddhisme au Gandhàra : la question se pose même de savoir s'il ne éconviendrait pas de dire sa complète prédominance. Il ne faudrait rien moins, semble-t-il, pour rendre comple du fait brutal que, parmi tant de restes de couvents, l'on n'ait pas encore découvert les ruines du moindre temple brahmanique; et quant aux images des dieux, on n'en rencontre guère que dans la mesure où les monastères accueillaient les représentants des croyances populaires communes à tous les Hindous. Le caractère ouvert et tolérant des disciples du Maître 'a' se prétait évidemment mieux que l'orgueil exclusif des brahmanes

O Sur les misères du viel Açoka, tombé en enfance, voir Divisiadane, p. 430 et suiv. (trad. Benvoir, Introd., p. 427 et suiv.); quant à Kaniska, son catourage l'aurait étouffésous des couvertures (S. Lévi, Notes sur les Indo-Seghes, dans J. L., nov.-dec. 1896, p. 483).

Nous en avons déjà toucé un mot
(L. I, p. 264) et nous aurons encore l'oceasion d'y revenir plus bas (p. 456). —
Voir également (p. 607) les remarques faites à propos de Mathurà.

à l'adoption des modes étrangères: mais il ne faut pas s'exagérer la valeur de cet argument, qui d'ailleurs ne s'appliquerait plus à des moines jaines; et, en tout état de cause, les dispositions accueillantes des bhiksu ne suffiraient pas à expliquer qu'ils aient complètement accaparé l'art grec. Certes - nons n'hésitons pas à le répéter une fois de plus - nous sommes loin de croire que le sol du Gandhara nous ait fivré tous ses secrets; et ainsi tout espoir n'est pas perdu de retrouver, selon le vœu le plus cher du regretté Bühler, parmi les «cent temples hérétiques» dont Hiuan-tsang avoue l'existence, un ancien sanctuaire brahmanique, voire même quelque stapa jaina, si tant est que les Jainas soient montés si haut : mais il faut avoner que jusqu'ici les fouilles ont créé une écrasante présomption en faveur du quasi-monopole de leurs rivaux. Est-ce à dire que nous nous rallions sans réserve à la théorie fort répandue qui admet une période bouddhique dans l'histoire de l'Inde? Cette façon de parler ne nous paraît au contraire reposer que sur une illusion, d'ailleurs bien naturelle de la part de spécialistes enivrés de la lecture des textes canoniques. A notre avis, le plus qu'il soit permis de dire en ce sens, c'est simplement que le Bouddhisme a régué un instant en la personne d'Açoka, son Constantin, de Kaniska, son Clovis, et de Harşa Çîlâditya, son saint Louis, sur une partie de la péninsule. La conception d'une hégémonie durable de la Bonne Loi, s'étendant au Jambudyipa tout entier et accompagnée d'une éclipse quasi totale de toute autre doctrine, tant brahmanique que cramanique, nous paraît historiquement insoutenable. Nous n'oserions même pas avancer qu'elle ait jamais été réalisée dans ce pays, le moins indien de l'Inde, qu'a toujours été le Gandhara. Disons simplement que nulle part l'impossible miracle de cette unification religieuse n'a été un instant plus près de s'accomplir. Telle scrait du moins l'explication la plus pleinement satisfaisante du fait - provisoirement indéniable - que la communanté du Buddha ait été, de toutes les sectes indiennes, la seule à mettre

aussi largement à profit l'avènement de l'art hellénique sur la frontière du Nord-Ouest.

## \$ II. L'HELLÉMISME AU GANDILIBA.

Au début même des rapports historiques de l'Inde avec l'Occident, nous trouvens un Grec, on plutôt un Ionien (Yarana): car tel est le nom que les Indiens avaient appris des interprètes perses, les mêmes qui enseignèrent aux Grecs à prononcer Ivôoi le nom des riverains du Sindhu (Indus). Vous voulons parler de ce Skylay, originaire de Karianda en Carie, que Darius, fils d'Hystaspe, chargea, vers la fin du vie siècle, de reconnaître le cours de l'Indus apparemment alors aussi mal connu que l'était, il n'y a pas si longtemps, celui du Mékhong. Ce fut à l'endroit où le fleuve sort des montagnes et devient navigable, c'est-à-dire au Gandhàra, que Skylay équipa sa flotte. L'exploration réussit et ne fut, comme il est souvent arrivé depuis, que le prélude de l'annexion à l'empire perse de la province actuelle du Sind. Rappellerons-nous avec Hérodote la présence d'archers « gandhariens » et « indiens » . d'ailleurs excellents, dans l'immense armée de Vervès? Mais combien revinrent de l'expédition, et qu'en purent-ils rapporter qui nous intéresse? La mort du Buddha, si elle est bien survenue vers le même temps que la bataille de Platées (479), paraît avoir causé dans le bassin du Gange plus de sensation que le grand conflit des guerres médiques. Que d'ailleurs, dans son splendide solement, l'Inde fut encore vers l'an hoo la même terra incognita que le centre de l'Afrique au commencement du siècle dernier, c'est ce que prouve le tissu de fables que Ktésias de Cnide (encore un Grec d'Asie Mineure) s'amusa à recueillir sur son compte, en qualité de médecin de Darius II et d'Artavervès Muémon. Si fomtaine et fabuleuse qu'elle fût, elle ne pouvait demeurer longtemps à l'abri de l'esprit d'entreprise des Européens. Il était reservé à la main

d'Alexandre, au cours de son épique expédition, de déchirer brusquement le voile derrière lequel, telle une femme de bonne caste, elle se tenait cachée.

ALEXANDRE. - C'est, on le sait, à la fin du printemps de l'an 327, dès que la fonte des neiges ent rouvert les passes, qu'après avoir achevé de subjuguer la Bactriane, Alexandre sit traverser à son armée la chaîne de l'Hindou-Koush, le Paropamise des Perses, le Caucase des Grecs, ce rempart naturel, mais nullement infranchissable, de l'Inde. Il s'engageait ainsi sur l'éternelle voie des envahisseurs venus d'Occident, le long de la rivière de Kâboul, que les Indiens appelaient en sanskrit la Kubhå et qui est devenue en grec le Kôpliès ou Kôpliên. Un préjugé communément répandu sur la frontière anglo-afghane veut qu'il soit entré au Gandhára par la passe bien connue du Khaiber, En fait, dès Jellalabad, il avait quitté la route actuelle et, afin de réduire les belliqueuses tribus de la montagne, pris au Nord par les vallées du Kounâr, du Bajaur, du Swât et du Bounêr(1). Ce fut une campagne extrêmement pénible, à raison de la difficulté du terrain, des écarts du climat et de la ténacité des habitants. Alexandre lui-même fut blessé par deux fois, et la vengeresse colère de ses soldats fit durement expier à leurs ennemis cet excès d'adresse. La seule relâche fut dans la prétendue retrouvaille à Nysa, au creux d'un de ces frais vallons himálayens où semblent encore au voyageur s'être réfugiés avec les hergers tous les dieux de l'Arcadie, de gens soi-disant apparentés aux Grees et dévots à Dionysos: la preuve bien évidente en était que le lierre et la vigne poussaient naturellement dans leur pays, ainsi qu'ils font en effet, à partir d'une certaine altitude, depuis Kaboul jusqu'au Kaçınir. D'autre part, l'épisode guerrier le plus célèbre, mais non pas le plus sanglant, fut la prise d'assaut de la fameuse citadelle d'Aornos, dont le site n'a pu être encore

<sup>.</sup> On se souvient que ces trois dernières vallées constituzient justement l'Udyana cf. t. l., p. 19 ).

identifié<sup>(1)</sup>. Alexandre rejoignit enfin sur les bords de l'Indus le corps d'armée qui, sous le commandement d'Héphestion et de Perdiccas, s'était pendant ce temps emparé de Peukéladtis (Puskaravati — Chârsadda) et de la plaine gandhârienne. Ses troupes réunies campèrent sans doute en amont d'Attock, à la place traditionnelle du gué d'hiver et du bac d'été, près de cette bourgade d'Udabhanda, aujourd'hui Und, que ses habitants actuels continuent à appeler - la porte de l'Inde ».

L'alliance avec Omphis (Ambhi?), le râja de Taksaçilâ, lui facilita le passage du fleuve en février 326. Nous ne le suivrons pas plus avant dans sa marche à travers le Penjab ou Pentopotamie. Des - cinq rivières -. la traversée de la première seule, l'III daspe (Vitasta, aujourd'hui encore Vihat au Kaçmir et, dans la plaine. Jhilam), lui fut disputée, et non sans vaillance, par Porus (Purn). Pourtant, il ne dépassa pas la quatrième. l'Hyphase (l'ipica, Bias): son armée épuisée refusa de pousser plus loin l'aventure. La terrible chaleur d'un printemps de Lahore est bien faite à présent pour qu'on admire la folie du soi-disant fils de Zeus s'engageant, aux mois les plus brûlants de l'année, dans ces plaines torrides; et naguère, dès notre première expérience d'un ouragan de sable, à voir le vent charrier devant lui des nuages de poussière embrasée et suffocante, assez opaques pour obscurcir complètement le ciel. nous avons tout de suite cru comprendre pourquoi les soldats d'Alexandre ne voulurent pas le suivre plus avant. Depuis, nous en sommes venu à penser que le grand conquérant n'aurait tout de meme pu pousser la présomption, ni ses troupes l'endurance, juqu'à tenir la campagne dans les conditions actuelles du terrain et du climat. Si l'on se rappelle les descriptions que les textes védiques nous donnent de ce pays de pâturages, abondamment arrosé par l'eau du ciel et celle de ses rivières, on ne peut s'empêcher de sup-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Du moins Sir Aurel Stats a-t-il demontré qu'il fallait renoncer à la l'scaliser sur le mont Mahában; ef. et-dessus, t. II.,

p. 517. n. 11. comme nons l'assons mserit avec un point d'interrogation sur la carte qui occompagne le t. l.

poser, que le bassin de l'Indus a dù participer à ce mouvement général de dessiccation qui, depuis les temps historiques, affecte visiblement toute l'Asie centrale (1). Certes, cette évolution est. comme toujours, sujette à des retours rythmés: mais elle n'en continue pas moins à s'affirmer lentement, sinon irrémédiablement, dans la progression constante des déserts et la torréfaction des terres où l'eau ne ramène plus la vie, dans le détour des courants aériens et la croissante rareté des pluies qu'ils ne déversent que d'une aile de plus en plus intermittente et avare. Le Penjab moderne ne doit ressembler que de loin à celui qu'Alexandre envahit au printemps de 326, et c'est justement ce qui lui a permis de l'envahir en pareille saison. Dix-sept siècles plus tard, en 1398 de notre ère, Timour le Boiteux, que nous appelons Tamerlan, a bien soin de ne passer l'Indus que le 20 septembre; et, bien qu'il ait pénétré plus loin qu'Alexandre, puisqu'il atteignit Delhi et le mit à sac en décembre, dès janvier il revenait sur ses pas et, le 11 mars, il avait déjà repassé l'Indus pour retrouver en Afglianistan la fraîcheur des montagnes. Quant au grand Moghol Bâber, entré dans l'Inde en novembre 1524, victorieux à Panipat le 21 avril 1525 et installé à Delhi et Agra dès la fin du même mois, malgré la victoire, le butin et les confortables quartiers d'été de ses deux capitales, il eut toutes les peines du monde à retenir dans leur nouvelle conquête ses soldats que la chaleur en avait déjà dégoûtés (2). Or, on ne voit pas que dans les plaintes de l'armée grecque, telles qu'Arrien les exprime par la bouche du général de cavalerie Koinos, le héros du passage de l'Hydaspe, il soit à aucun moment tiré argument du climat (3) : apparemment il n'en était nulle part grandement question dans les mémoires contemporains dont l'historien s'est servi. Ces cas si différents s'accordent à nous

<sup>(</sup>i) Nous croyons savoir que telle est l'opinion de l'éminent archéologue et explorateur, Sir Aurel Stress.

<sup>\*</sup> Counteller, t. H. p. 234-238.

<sup>(5)</sup> Anabasis, v. 97, 6: il est dit seulement que les troupes grecques ont perdu plus de monde par la maladie que dans le combat, et que les survivants se sentent très affaibles.

faire croire que le Penjab d'Alexandre n'était pas aussi brûlé du soleil qu'il l'est actuellement ou plutôt les canaux, qui y ramènent aujourd'hui verdure et fertilité, ne font que ressusciter artificiellement l'état ancien et, du même coup, la richesse de la contrée.

Ce qui est vrai du Penjāb l'étant également du Gandhâra, on sent l'importance de ces considérations pour notre sujet : elles sont encore confirmées par la suite de la campagne. Ni Taxile ni Peukélaôtis ne devaient voir repasser Alexandre. Désireux de renouveler, à deux siècles de distance, l'exploration de Skylax et les conquêtes du premier Darius, il décida de rentrer en Perse en descendant l'Hydaspe, puis, de confluent en confluent, l'Indus. En chemin, il détacha Cratéros avec une partie des troupes et les éléphants, par la voie de l'Arachosie et de la Drangiane, parallèle à cette route du Seistan que le gouvernement anglo-indien s'est efforcé récemment de rouvrir; et, tandis que Néarque, avec la flotte, longcait le littoral de la mer Érythrée et du golfe Persique, lui-même, avec Héphestion, ramena le reste de l'armée par la Gédrosic, c'est-à-dire le Makran. Nous ne ferons aucune difficulté de rappeler ici les souffrances que ses compagnons endurèrent pendant la traversée de cette région, déjà désertique, où ils laissèrent toutes leurs bêtes de somme et par suite tout leur butin, sans compter nombre d'hommes qui moururent de chaleur et de soif. Les gens qui connaissent la face actuelle du pays ne s'étonnent en effet que d'une chose : c'est qu'un seul soldat en soit réchappé. Une armée qui s'y engagerait aujourd'hui scrait sure de périr tout entière. Minsi, de ce fait même que la colonne grecque a passé, fût-ce à grand peine, nous tirons l'assurance que, comme le Penjab et la province du Sind, le Bélouchistan d'alors était moins aride que celui d'aujourd'hui(0). Un autre point vant également d'être retenu : c'est que la dernière expédition d'Alexandre a fini de façon désastreuse. Rem-

<sup>(9)</sup> V. Holoton, A retreat from ladie, p. 212, Revent, The Mibran of Sind and dins J. Un. Serc. Inst., India, 1892, its tributaries (J. 1 S. B., 1892, part 1).

placez sculement la neige par le sable et le froid par la chaleur, et vous aurez comme une première ébauche de la retraite de Russie. Nous permet-on de poursuivre la comparaison? Vouloir dater du passage d'Alexandre l'apparition de l'art hellénique dans l'Inde, ce serait comme si, dans deux mille ans, des historiens trop sommaires faisaient remonter à l'invasion de Napoléon l'inauguration du régime parlementaire dans l'empire des tsars . . . Et sans doute , à voir les choses de loin, il y aurait bien au fond une part de vérité dans cette thèse : le Corse portait, quoi qu'il en cût, la Révolution française dans ses bagages, comme le Macédonien l'Hellénisme. Mais combien lentement le germe se décide à lever et à la suite de quelles influences longuement propagées, les contemporains le savent : il sera salutaire de nous en souvenir.

A réduire les faits sous notre petit compas, que put-il rester du raid aventureux d'Alexandre dans l'Inde? «Rien » serait peut-être trop dire : assurément peu de chose. Tout d'abord, si variée que fùt la bigarrure d'hommes composant son armée, il est peu vraisemblable qu'il ait traîné à sa suite des artistes. Plutarque nous parle bien de trois mille τεχνίται, pour la plupart gens de théâtre ou spécialistes de jeux publics, qu'il se serait fait envoyer de Grèce; mais il ne dit pas qu'ils aient dépassé Echatane (1). Pourtant les numismates pensent que le décadrachme unique du British Museum, par lequel aurait été commémoré le passage victorieux de l'IIydaspe, a dù être frappé dans l'Inde même (2). Ce fait supposerait au moins la présence dans l'armée d'un graveur de talent - le même. aurait-on cru volontiers, dont Sophytès, alors raja du Salt Range, emprunta les services pour l'exécution de ses superbes monnaies (pl. III, 3-4): les experts nous avertissent toutesois que celles-ci sont plutôt imitées des frappes de Séleucos(8). A côté de cette in-

<sup>(1)</sup> Vie d'Alexandre, 72.

<sup>(1)</sup> Cf. Numismatic Chronicle, 1906. p. 8 et pl. I, 8, et P. GARDNER, The

coins of the Greek and Scythic kings of

Bactria and India in the British Museum. pl. 1, 3 et p. v.

<sup>(</sup> Cf. E. J. Rapson, Indian Coins. p. 4. S n.

troduction probable d'un artiste vivant, on peut encore noter une importation certaine d'œuvres d'art, ne serait-ce qu'à l'occasion des présents diplomatiquement échangés entre Alexandre et le râja de Taksacila. Avec une générosité qui aurait fait quelque peu murmurer ses officiers, le roi des Yavanas combla son allié Ambhi de cadeaux, parmi lesquels nous noterons, à côté d'étoffes persanes et de harnachements de chevaux, des objets d'un caractère moins purement industriel, tels que des plats et des coupes d'argent ou d'or (1). L'occasion était belle pour les habiles artisans indigènes de déployer, en imitant toute cette vaisselle de luxe, la φιλοτεχνία vantée chez eux par Néarque, et qu'ils poussèrent au point de fabriquer promptement à l'usage de leurs envahisseurs non seulement des strigilles et des lécythes, mais jusqu'à de fausses éponges! Enfin, quand il fut forcé au retour, l'émule de Dionysos et de Héraklès aurait tenté de laisser du moins, sur le bord de l'Hyphase, un monument durable de son passage et fit élever douze gigantesques autels en pierre de taille aux douze grands dieux. Sans qu'il y ait lieu de douter du fait, il est malheureusement impossible de déterminer jusqu'à quel point la main-d'œuvre dont disposait Alexandre avait été en mesure d'enrichir ces édifices d'une décoration sculptée. La précaution fut d'ailleurs inutile. Dans son tranquille orgueil, l'Inde s'est vengée de son vainqueur de la façon la plus mortifiante pour cet affamé de gloire: elle l'ignora. Nulle part on ne voit qu'elle ait écrit son nom (2); et ce serait en vain que l'on chercherait jusqu'ici sur nos sculptures le moindre rappel de ses exploits (3).

<sup>49</sup> Querre-Curce, VIII, 42. — Mais les patères conservées sont d'une époque beaucoup plus tardire (cf. fig. 3go et ci-

desouts, p. 526).

© Cest sans raison suffisante que A. Wizza a voulu retrouver le nom d'Alexandre dans celui de Skanda, l'ancien Yales devenn le dieu de la guerre (Die Groeden in Indica, dans Sutt, der

K. P. Akad. der Wissensch., Berlin. 1890. p. 902 et suit.).

Of A la vérité, Philostrate assure que son héros, Apollonios de Tyane, anraît vu à Tasile, vers le milieu du 1º siècle, des has reliefs et des statues de métal, representant Alexandre et Porus (Fe d' tpollonios, m. 50 et 93) mass on suit à quel point son témograge est suspect.

Mais pourquoi s'en étonner? A peine rentré en Perse, Alexandre a beau précipiter par ses excès sa mort prématurée (323), il n'en a pas moins failli survivre à ses éphémères conquêtes indiennes. Ce n'était pas faute de les avoir habilement organisées en vue de l'avenir. Dans le Penjâb, il avait employé le système du protectorat : les princes seudataires, tout à fait pareils à ceux que connaît encore l'Inde anglaise, étaient naturellement ses fidèles Àmbhi et Puru. Dans la vallée inférieure de l'Indus, il eut recours à l'administration directe, conformément aux précédents persans, et partagea le pays en deux satrapies. Mais le satrape d'amont, Philippos, sut presque aussitôt assassiné par ses mercenaires indiens (324) et Peithon, fils d'Agénor, celui d'aval, dut bientôt évacuer le delta. Déjà les provinces indiennes ne figuraient plus au second partage de l'empire en 321. Un certain Eudèmos ou Eudamos, à la tête d'un contingent thrace, garda bien encore la porte de l'Inde et, par suite, dut tenir garnison quelque part entre Peukéladtis et Taxile jusqu'en 317. Lui parti, toute trace de l'invasion grecque peut sembler abolie : même on eût dit que l'ébranlement causé par cette irruption à main armée n'avait fait que donner à l'Inde plus de cohésion et, du même coup, une force d'expansion insoupçonnée. Largement unifiée, au moins dans toute la partie située au nord des Vindhyas, par les talents politiques et militaires de Candragupta, c'est elle qui fait à présent reculer les armées de Séleucos et qui s'annexe à son tour la rive droite de l'Indus. Bindusâra dit Amitraghâta (Αμιτροχάτης) et Açoka dit Priyadarçin traitent de pair avec les successeurs d'Alexandre. Si le premier, rendant un curieux hommage à la science grecque, demande à Antiochos (I) Sôter de lui expédier un sophiste en même temps que des raisins et des figues (i), le second affiche dans son XIII édit sur roc la prétention d'envoyer des missionnaires à Antiochos (II) Théos, Ptolémée Philadelphe, Antigone Gonatas, Magas de Cyrène et Alexandre

<sup>(1)</sup> Fragm. Hist. Gree., ed. Miller, IV, p. 521, nº 43.

d'Épire (1). L'hellénisme qui, en Occident, trouvera bientôt dans Rome un si vigoureux adversaire, paraît déjà en recul du côté de l'Orient. Vingt ans avant la mort d'Açoka, éclate contre le petit-fils de Sélencos la révolte des Parthes (248-247) et l'empire arsacide relève la barrière iranienne entre l'Inde et le monde grec. Le cyclone a passé: l'Inde va reprendre sa vie un instant troublée, ses paysans leur labeur, ses marchands leur commerce, ses nobles leurs rivalités féodales, ses brahmanes leurs liturgies, et ses ascètes leur rève d'au-delà. Tout semble perdu de l'œuvre du prodigieux braseur de peuples que fut Alexandre: ou du moins, il n'en serait resté, comme après le passage d'un Tamerlan, que le souvenir du sang inutilement versé si, par bonne chance, il n'avait laissé une forte colonie militaire en Bactriane.

LES INDO-GRECS. - D'après les récits combinés de Polybe, de Strabon et de Justin, Diodotos, satrape de la riche province de Bactriane, cette perle de l'Ariane», se rebella en même temps que la Parthie contre le déclin d'Antiochos (II) Théos; mais un autre condottière ionien, Euthydème, natif de Magnésie, avait déià renversé le fils de l'usurpateur, quand Antiochos (III) Mégas, le même qui devait bientôt se mesurer avec Rome, rétablit nour la dernière fois la suzeraincté hellénique dans le Moyen Orient (vers 208). On nous conte comment (2) il se serait réconcilié avec Euthydème, auquel il aurait consenti, par amitié pour son fils Démetrios, à concéder le titre de roi. Après quoi il aurait à son tour franchi le Caucase (Hindou-Koush) et renouvelé alliance avec Sophagasénes (Subhagaséna), le roi des Indiens. Ainsi l'Inde avait gardé pendant un siècle ses frontières naturelles : mais déjà l'empire des Mauryas était en train de s'effondrer, et, retombée dans son chronique état d'anarchie, elle était redevenue une proie aussi

<sup>(</sup>i) On soit que ces cinq princes ne réguérent simultanément que de 261 à 258 av. J.-C., et que ce synchronisme est

l'ancre de salut de la chronologie indienne.

P Surtout Pourse, M. 34; of A. 40.

facile que tentante pour les convoitises de ses rudes voisins. Antiochos Ill n'a pas plutôt repris le chemin de la Syrie que son gendre, Dèmètrios, le jeune et brillant fils d'Enthydème, conquiert et annexe, Gandhāra compris, toute la région du Nord-Ouest. Nous n'avons pas besoin d'en savoir davantage. Nous ne tenterons pas de débrouiller les fortunes diverses de ses luttes avec son vaillant rival Eukratidès, lequel finit par le chasser de Bactriane, si bien, nous dit Strabon, que Dèmètrios ne fut plus connu que sous le titre de «roi des Indiens». Nous n'essaierons pas non plus de suivre ni les conquêtes indiennes d'Eukratidès, sans doute faites aux dépens et sur les derrières de son irréconciliable adversaire, ni ses démêlés avec ses propres fils : il suffira de noter que l'un d'eux, Hélioklès, expulsé à son tour de Bactriane par une invasion de Barbares nomades, fut le dernier à frapper monnaie au nord du Paropamise. En ces quelques lignes se résume pour nous le fait capital, cles de tout notre sujet. Le soyer hellenique qui avait survécu au nord de l'Hindou-Koush ne s'est pas seulement propagé au sud et au sud-est des montagnes : il y a hientôt été confiné, et il ne devait pas de sitôt s'y éteindre. Pendant près de deux siècles la vallée de Kâboul, pendant près d'un siècle(1) le Gandhâra et le Penjab ont été le siège de deux, sinon de plusieurs royaumes grecs qui parsois étendirent leurs incursions jusqu'à la mer Érythrée et au bassin du Gange. En d'autres termes, pendant plusieurs générations, l'Inde du Nord a été une colonie hellénique, au même titre qu'elle a été depuis une colonie seythe, turque, pathane, moghole, enfin anglaise : c'est-à-dire qu'une poignée d'étrangers, appayée sur des troupes mercenaires et en partie recrutées dans le pays même, y détenait le pouvoir et y percevait l'impôt. On conçoit, sans qu'on y insiste, que, durant le même laps de temps, elle nit été un centre d'attraction pour des aventuriers grees de toute espèce, depuis les soldats de fortune et les bateleurs, en passant

<sup>(1)</sup> Le Vayu-Purona dit sentement - 82 ans + (S. Livi, Quid de Gracia . p. 11 et 37).

par les marchands, jusqu'aux artistes qui se chargèrent entre autres besognes d'exécuter les magnifiques monnaies auxquelles nous devons d'avoir conservé les noms sonores et les profils énergiques de tous ces dynastes indo-grecs (pl. III).

Il faut bien l'avouer, en effet : des quelque trente basileus qui gouvernèrent alors tout ou partie du Nord-Ouest de l'Inde. l'immense majorité n'est autre chose pour nous que ces noms et ces portraits. Seuls, Antialkidas, Apollodotos et Ménandre nous sont connus d'autre source. Une inscription découverte par Sir John Marshall à Besnagar (1) mentionne la présence d'un envové d'Antialkidas à la cour de Bhagabhadra, le roi ou vice-roi Cunga de l'Inde centrale et il est assurément curieux de voir cet Ileliodoros, fils de Dion, natif de Taxile, succédant aux Mégasthène. aux Daimochos et aux Dionysios, perpétuer au milieu du ne siècle avant J.-C. la tradition des ambassadeurs des Séleucides et des Lagides. D'Apollodotos, nous savons par Trogue-Pompée qu'il fut l'un des plus heureux conquérants de l'Inde; et quant à Ménandre. sans qu'il soit d'ailleurs possible d'imaginer le lien qui l'unissait à son prédécesseur, il aurait poussé encore plus avant sa marche victorieuse. L'auteur du *Périple de la mer Érythrée* a trouvé leurs monnaies toujours en usage dans le port de Barygaza (Broach), tandis que les grammairiens et les astronomes indigènes font allusion au siège mis par les Yavanas devant les capitales du Rajpontana et de l'Aoudh, sinon même du Magadha. Mais Ménandre ne se borna pas à dépasser Alexandre (ainsi que le fait déjà remarquer Strabon) par l'étendue de ses conquêtes à l'intérieur de la péninsule : il le surpassa également par l'impression qu'il sut faire sur les habitants, et il a l'honneur d'être le seul roi des Yavanas auquel la littérature indienne ait décerné une mention, et même un prix de sagesse. Par plus d'un trait sa figure rappelle d'avance celle d'Akbar. Un très intéressant ouvrage d'apologétique bouddhique nous

<sup>(</sup>i) Voir A.S. L. Ann. Rep. 1908-1909, p. 127 et suiv , on les antres réferences sont indiquées.

montre «l'incomparable Milinda» dans sa riche et forte capitale de Çâkala, s'occupant au matin de son armée, seul garant de sa puissance, mais consacrant le reste du jour à des discussions philosophiques et religieuses avec les chess des diverses sectes; et il nous vante ses dons d'athlète autant que son talent de dialecticien et ses qualités morales autant que son éloquence (1). Le ton sur lequel il nous en parle s'accorde singulièrement avec les renseignements de Plutarque. D'après ce dernier, Ménandre était à ce point renommé pour sa justice que ses villes indiennes se disputèrent ses reliques et leur élevèrent des unquesa (2), c'est-à-dire, sans doute, des monuments commémoratifs en forme de stûpa, ainsi que l'on faisait, de l'aveu même des textes bouddhiques, aussi bien pour les empereurs que pour les Buddhas. Mais rien ne serait moins justifié que de voir, dans ces honneurs rendus à sa mémoire, une preuve que, comme le veut le Milinda-pañha, il se fut converti au Bouddhisme. Il a toujours suffi dans l'Inde, pour mériter des sanctuaires, d'un grand prestige ou d'un grand pouvoir : la ruée idolâtrique des foules vers le trône impérial, du darbar de Delhi (1911) en a apporté une nouvelle preuve. Et qu'on ne croie pas que ce soit forcément un brevet de vertu : il est de notoriété publique à Lahore que le grand moghol Jehan-Gir, de son vivant fort libertin, fait en son tombeau de Shah-Dehra des miracles.

Quoi qu'il faille d'ailleurs penser de la prétendue conversion de Ménandre, on ne peut s'empêcher d'admirer à quel point les documents viennent ici au-devant de nos désirs. Ce que ce dialogue à la mode platonicienne met en scène et en rapport, à l'occasion d'une discussion courtoise et dans une attitude réciproquement . sympathique, n'est-ce pas justement, sur le terrain même de notre enquête, les deux éléments capitaux du problème dont nous pour-

<sup>&</sup>quot; Milinda-panha, 1, 9 (ed. Treverver,

p. 3-4). " Reipubl. gerendæ præcepta, xxviii.

<sup>8 (</sup>cf. t. I. p. 57) Nous ne pouvious guere nous dispenser de donner les notre

interprétation de ce passage très discuté, et où il est difficile de ne pas trouver un écho de la légendaire «guerre des reliques», qui aurait éclaté à la mort du Buddha (ef. t. I, p. 584).

suivons la solution: d'une part l'Hellénisme, représenté par le roi des Yavanas, et de l'autre le Bouddhisme, en la personne d'un des patriarches de l'église, Nagasêna? Certes, nous avions toutes raisons de penser que cette inévitable rencontre avait dù dès lors se produire dans cette région de l'Inde; mais si peu gratuite que fût cette supposition, on sent la ferme assurance que lui confère l'aveu de la tradition indigène. On devine aussi combien a dû coûter à l'orgueil indien, fût-ce chez la plus tolérante des sectes, cette reconnaissance de la «sagesse» d'un barbare étranger. Et comme le philologue est insatiable, il se prend à regretter que Ménandre, à son tour, n'ait pas sait quelque chose pour lui. Jamais, semblet-il, les circonstances ne furent plus favorables pour faire lever le germe de tout le développement ultérieur de l'art gréco-bouddhique par la création du type du Buddha. Que sont en effet nos plus belles statues, telles que celle de la figure 445, sinon des médailles asiatiques frappées en style européen? Et pourquoi le roi des Yavanas, sacrifiant à notre future satisfaction d'esprit les préjugés de ses compagnons, son orgueil de race et cette religion de ses pères à laquelle le Milinda-panha avoue en commençant qu'il était fidèle, n'a-t-il pas délogé du revers de ses monnaies la Pallas-Athénè qui, dans l'encadrement d'un evergue evotique, continue à brandir le foudre paternel de Zeus (pl. III, 10) pour installer à sa place l'image du véritable Sôtèr-Trâtar, du monastique sauveur de l'Inde...? Que tout dans l'histoire de l'art gréco-bouddhique serait du coup devenu simple et clair! - Mais quoi, l'on ne saurait tout prévoir, ni contenter d'avance tout le monde.

LES BARBARES. — C'est qu'en effet l'histoire du Nord-Ouest de l'Inde, durant les deux siècles qui ont précédé et celui qui a suivi notre ère, est beaucoup plus confuse et complexe que nous ne l'avons laissé entrevoir jusqu'ici. De tous côtés les faits les plus inattendus et souvent (du moins en apparence) les plus contradictoires, données numismatiques, dates des inscriptions, témoignages

indiens, grees ou même chinois, se bousculent dans une obscure mèlée et défient les tentatives des historiens pour y introduire, de gré ou de force, un peu d'ordre et de clarté. Nous tenions un royaume gree - gree an moins par ses maîtres. Mais comment empêcher ses belliqueux voisins, les Parthes, de réclamer leur part, selon la tradition de tous les peuples du Nord-Ouest, dans le pillage périodique de l'Inde? Qu'opposer aux assertions des historiens classiques (1) qui nous parlent des conquêtes indiennes de Mithridate Ier (env. 171-138) et de Mithridate II (env. 123-88) de Parthie? L'épigraphie ne nous révèle-t-elle pas que Tâkşaçilà et même Mathurà étaient gouvernées par des satrapes à noms iraniens? Le premier roi du Gandhâra qui, postérieurement à Açoka, soit nommé par une inscription, n'est-il pas le Parthe Gondopharès, le même que la légende chrétienne fait visiter par l'apôtre saint Thomas? Et n'est-ce pas enfin un royaume parthe que le Périple de la mer Éruthrée signale dans la vallée de l'Indus? Encore pourrions-nous, à notre point de vue spécial, arranger tant bien que mal les choses en rappelant que ces Parthes étaient quelque peu frottés de civilisation grecque et se prétendaient philhellènes. Mais que faire de la horde de hardis cavaliers qui envahit en ce même instant, la lance en arrêt, les collections et les catalogues de numismatique indienne? Sans doute il faut y reconnaître des Cakas, ainsi que les Perses appelaient tous les Scythes. Enthydème de Magnésie l'avait bien dit à Antiochos : faute d'accord entre eux, il n'y aurait de sécurité ni pour l'un ni pour l'autre; car ils avaient à dos une multitude de Nomades qui «barbariseraient» le pays si on ne leur en interdisait l'accès (2) . . . L'apparition de ces Scythes jusque dans l'Inde prouve qu'ils avaient enfin rompu leurs digues. Mais eux-mêmes, ainsi que nous en avertissent les historiens chinois. ne conquéraient qu'en fuyant devant la tribu des Grands Yue-tche. Quand ceux-ci entrent sur leurs talons dans le cercle relativement

<sup>(9)</sup> Voir surtout Jestix, xei, 6 et xeii, 1-2; et cf. Bolché-Leclerco, Histoire des Sélencides, p. 362 et 401-402. — (9) Poltbe, XI, 34

éclairé du Nord-Ouest de l'Inde, nous voyons bien que cette fois nous n'avons plus affaire à de simples cousins des Parthes, mais à de nouveaux et pircs barbares, sortis du fond de l'Asie centrale et peut-être apparentés aux Turcs (1). Que nous voilà loin de l'Hellénisme! et pourtant, à notre extrême surprise, le premier de ces farouches envahisseurs trouve encore sur place un dernier Indo-Grec pour lui apprendre à battre monnaie, et peut-être, par la même occasion, à lire du moins son nom sur les légendes.

Dans notre entêtement gréco-bouddhique, nous pourrions être tentés de ne relever que ce seul fait : en réalité, il n'en est aucun aui ne soit le bienvenu et ne doive être utilisé au cours de nos recherches. Il ne faut pas moins que cet hétéroclite mélange de peuples pour expliquer le caractère composite de notre école et la variété de types et de costumes de ses personnages. Prenons garde toutefois que retenir indistinctement toutes ces données, c'est nous engager à en tenter un classement chronologique, Impraticable dans le détail, l'entreprise est, dans ses grandes lignes, facile. On s'est vite avisé que le seul moyen de se débrouiller parmi tant de basilens, de raja, de satrapes, de jah-gou (2) et de shah, était de ne pas prétendre les réduire à une série unique. Le monde est grand, et grande est la présomption de l'homme. Le moindre principicule aura tenu à s'affirmer en frappant monnaie à son image et à son nom; et dans une région non moins va-te que, par exemple, la péninsule balkanique ou l'Asic mineure, plus d'un royaume et même plus d'une race ont pu tenir à l'aise en même temps. Sous ces réserves, il suffit désormais de faire appel aux fouilles récentes, et scientifiquement conduites, de Sir John Marshall dans les vastes ruines de l'importante cité de Taksacilà (1). Elles ont d'emblée rendu le service que l'on pouvait attendre d'elles, en

<sup>(1)</sup> On sait que la liajateratgisi (1, 470) en fait des Turmbas (cf. 1101). Strev, I, p. 31).

<sup>&</sup>quot; Ce litre ture, signifiant echef- se

retrouve sous la forme garage et gase sur les monnaies de hadphisès-hadaphis (cf. pl. V. 1-2

<sup>3</sup> Archeological Discreeries at Taxila

représentant de façon concrète, par des conches de terrain superposées, la série des dominations auxquelles l'Inde du Nord-Ouest fut sujette du me siècle avant, au me siècle après J.-C. En combinant les observations faites sur différents sites, on dégage l'ordre invariable suivant : voisine de la surface s'offre la zone des rois Yue-tche, auxquels nous garderons le nom de Kusana que leur donnent leurs propres monnaies. Au-dessous s'étend la zone des Pahlavas (Indo-Parthes) et des Çakas (Indo-Scythes), associés en toutes circonstances. Puis, à mesure que l'on enfonce dans le sol, vient la couche indo-grecque des Yavanas, directement placée au-dessus de celle de la dynastic indigène des Mauryas. Dès lors, il ne reste plus qu'à traduire cette superposition d'étages par une succession de dates. A commencer cette fois par le bas, la période des Mauryas s'étend dans l'a Inde du Nord » sur tout le me siècle, et celle des Indo-Grecs au moins sur tout le ne; les règnes des Çaka-Pahlavas devront donc se répartir en gros sur le 1er siècle avant et la première moitié du 1er siècle après notre ère; enfin, ceux des Kuşanas rempliront de plus en plus obscurément les siècles suivants (1). Telle sera la base solide, et d'ailleurs généralement acceptée, de notre chronologie. Il est à peine besoin de faire remarquer qu'elle corrobore exactement(2) celle que M. le professeur Percy Gardner a dès longtemps établie d'après les résultats de la magistrale expertise à laquelle il a soumis les collections numismatiques du British Museum. Aussi est-ce encore à la série des monnaies, comme au guide après tout le plus sûr, que nous allons de nouveau recourir pour les besoins de notre enquête. Ne sont-elles pas l'une des productions - la plus largement répandue, il est vrai, et la moins sectaire - de ces mêmes ateliers que le Bouddhisme a d'autre part embauchés à son service? Mieux qu'aucun autre document, elles

(Lecture by D' J. H. Marshall, G. I. E., before the Panjab Historical Society, September 4", 1913). du 1v' siècle, ne peut leur servir de limite, ceux-ci n'ayant jamais étendu leur domination sur toute l'Inde du Nord.

<sup>(\*)</sup> Remaiquons en passant que l'avènement des Guptas, an commencement

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> A un changement de dénomination près : ef plus haut, t. II, p. 166.

seront en mesure d'ajouter aux renseignements généraux que leurs revers nous ont déjà fournis au sujet des divinités les plus populaires, quelques données précises sur le développement de l'école du Gandhâra.

A vrai dire, ce dont on suit le mieux les progrès sur la série de ces monnaies, c'est bien moins l'hellénisation de l'Inde que l'indianisation de ses conquérants. Déjà nombre de pièces de Dèmètrios et d'Eukratidès affectent, par déférence pour les habitudes de leurs nouveaux sujets, la forme carrée, si insolite pour nos yeux européens (1); et comme si ce n'était pas assez d'une telle concession, voici qu'au revers une inscription en langue et en alphabet indigènes traduit la légende grecque de l'avers. Comme bien on pense, leurs successeurs se conformèrent à ces précédents (cf. pl. III). Gertains poussèrent plus loin encore la condescendance et admirent sur leurs frappes des motifs indiens. Qu'enfin, parmi ces derniers, il s'en soit glissé de houddhiques, on l'a depuis longtemps signalé. Tels sont, par exemple, sur une monnaie d'Agathocle (Akathukleya) les vieux poincons de l'arbre, entouré de sa balustrade, et du stapa, en qui nous avons appris à reconnaître la représentation symbolique de l'Illumination et du Trépas du Buddha (2). Rapprochons-en, sur une pièce de Ménandre (pl. III, 16), la roue qui se lit aussitôt "Première Prédication : et ainsi sur le monnavage des Yavanas. tout comme sur celui de l'Inde ancienne, nous relevons la mention distincte de trois des grands miracles du Maître, si même le lion, l'éléphant, le taureau et, mieux encore, le type de la femme au lotus ne font pas par ailleurs allusion au quatrième, celui de la Nativité (a). Leur flirt avec le Bouddhisme n'est donc pas niable : mais

<sup>&</sup>quot; Cf. t. I, fig. 240.

P. GARDYER, Cat., pl. IV, 10.

<sup>(9)</sup> Cf. J. A., janv.-fév. 1911, p. 55 et Beginnings of Buddhitt Art, pl. 1. L'éléplant, le taureau et le lion se retrouvent avec le cheval sur les monasies, de même qu'ils sont associés tous les quatre sur les

chapiteaux de l'Inde gangetique ou les moon-stones de Ceylan. Le cheval (Girbyra pl VII, 3) est celui du Grand Depart (cf. 1, fig. 181-185), l dephant (pl. III, 15) est celui de la Conception (cf. 1, fig. 188-19, 1600), le taureau (t. II, p. 396, sous les m. 17 et 18) in 11 p. 396, sous les m. 17 et 18) in

nous avouous qu'il n'y a pas là de quoi les compromettre grande- . ment. On a également noté la prédilection marquée des exergues pour les épithètes morales, telles que dixasos, le juste, ou bien σωτήρ, le sauveur. La teinte bouddhisante que prennent celles-ci, une fois traduites au revers par dharmika et tratar, ne doit pas davantage nous faire illusion. Reconnaissons cependant que cette teinte devient avec le temps fort accentuée. Quand enfin Kadphisès s'intitule le «constant (dévot) de la vraie loi (1) », on a peine à ne pas le croire converti au Bouddhisme. C'est même ainsi qu'on serait entraîné à entendre cette formule s'il était prouvé que des images du Bienheureux se montrent déjà sur certaines monnaies du premier des grands Kuşanas : mais les spécimens jusqu'ici publiés n'emportent pas la conviction (2). Il faut attendre les pièces de Kaniska pour qu'une inscription explicite en lettres grecques vienne lever tous nos scrupules et qu'en compagnie de bien d'autres divinités, tant helléniques qu'iraniennes, apparaisse enfin le Buddha (pl. V, 9).

LA DATE DU PREMIER BUDDINA. — Tel est le fait dont l'incontestable authenticité n'a que trop longtemps pesé sur nos études. On devine en effet les conclusions que l'on devait dès l'abord en tirer.

dique la date de naissance (cf. t. II, p. 162-163 et fig. 391); le lion (t. II, p. 395-396, sous fesn' 13 et 14) est celui «d'entre les Çâlyas». Quant au type de la femme au tolus, if figure dejà en compagnie du lion sur les monnaies de l'antaléon et d'Agathocle (pl. III, 13 et 14) et son identification se précise sur celles d'Aris et d'Aratisès (pl IV, h et 13; cf. fig. 474).

En sanskrit: satya-dharma-sthia (Gibbyrk, Cat., pl. XXV. 3 et 5; cf R. B. Whiteurib, Cat. of coins in the Panjab Museum, Labore, p. 1811.— Nous n'osons faire état de l'hypothèse de M. E. J. Riesov (J. R. A. S., 1897, p. 319 et suiv.), interpretant par atherira le στηροσσω d'Hermaios (cf. Λ.-Μ. Borga, J. A., 1900, I, p. 529 et suiv; H. Otpennea, Nochr. der K. Gra. der Wissensch. zu Göttingen, Phl. -bist. Kl., 1911, p. 431, note 1).

29 V. Shitti, J.A.S. B., 1897, p. 300 et pl. XXVIII. 4 et 5; 1898, p. 135 et pl. XIV. 1; cf. B.B. Whitterate, Cat. Panjab Maccoan, pl. XVII., n° 29; et pl. XV. viu (au British Muccoun). On peut ausa bien y reconnaître le roi assis à l'indicanc à la façon de certains types d'Aves et de Hinsels. La prudence la plus élémentaire défendait de faire remonter la création des images du Buddha beaucoup au delà de leur première attestation officielle. Le fait que la légende bouddhique ne tarit pas sur le compte du second Açoka (1) n'invitait pas moins à rapporter à son règne, de même qu'elle appartenait incontestablement au cœur de son royaume, la floraison de l'école du Gandhara. Ainsi se brocha, sur ce simple voisinage numismatique, une quasisimultanéité de temps, et l'on prit l'habitude de convenir que, si surprenant que cela put paraître, le Buddha indo-grec était contemporain d'un roi barbare. Mais bientôt les difficultés se multiplièrent. Les oscillations du pendule historique semblent avoir, comme nous verrons bientôt(2), définitivement camené Kanişka à la fin du ce siècle après notre ère. Dès lors il reste toujours permis de faire état de ses monnaies pour fixer le terminus ad quem au-dessous duquel il n'est plus possible de faire descendre l'apparition du type de Buddha (3); il ne peut plus être question de ne le faire naître qu'à la onzième heure : car par quel enchantement se serait-il trouvé instantanément transporté à Mathura et même à Amaravati? Les découvertes de Sir Aurel Stein dans les sites méridionaux du Turkestan chinois exigeaient également qu'on remontât sensiblement les origines de l'école pour rendre intelligible sa précoce propagation en Asic centrale. Tous les renseignements que l'on rassemblait sur l'œuvie architecturale de Kanişka donnaient de leur côté l'impression d'une prochaine décadence : entre sa « pagode » et un stupa de l'ancien modèle, il y avait visiblement le même écart qu'entre une église gothique de style flamboyant et une basilique romane(1). Il n'est pas enfin jusqu'à la figure du Buddha qui ne parût sur ses monnaies déjà très hiératisée, dans le double encadrement de son auréole et de son nimbe. Mais comment en juger sur un modèle si réduit ?

<sup>(1)</sup> Cf. ci-dessus, t. 11, p. 418.

Cf. ci-dessons, p. 505.

<sup>(1)</sup> C'est sinsi que nous nous en sommes déjà servis, t. 1, p. 42.

<sup>6)</sup> Cf. t. I., p. 64; il faut, il est vrai, tenir compte des réfretions que cette pagode avait subies après avoir eté plusieurs fois detruite par le feq.

Ce qu'il aurait fallu pour trancher la question, c'eût été une pièce non moins autenthiquement émanée de Kanişka, mais d'assez graude dimension pour permettre de décider de son style. — Applaudissons donc aux fouilles persévérantes de MM. J. II. Marishall et D. B. Spooner dans le tertre de Sháh-ji-ki-Dhàrī où nous avions cru recounaître la fondation du grand roi (1). Après deux laborieuses saisons (1908-1909), elles ont enfin dégagé, conformémentaux très exacts renseignements des pèlerins chinois, la base du « plus grand stûpa de l'Inde du Nord». Il mesure en effet plus de 87 mètres de côté; et près du milieu géométrique, accotées à la cloison intérieure (2) qui du centre rayonnait vers l'est, dans une chambrette funéraire de construction fort rustique, reposaient, vraies ou fausses, en compagnie d'une monnaie de Kanişka, les reliques annoncées du Bienheureux.

La cassette de cuivre jadis doré qui contenait le reliquaire de cristal est une petite boîte ronde en forme de pyxis grecque (pl. VI). La surface supérieure du couvercle, légèrement bombée, figure un lotus renversé dont la tige s'élargit pour asseoir un Buddha. De chaque côté de ce dernier se tiennent, debout et les mains jointes, comme sur la cassotte de Dêh Bimarân (fig. 7), mais en ronde-bosse, deux petits assistants qui doivent encore être Brahmâ et Indra: car on croit reconnaître sur leur tête, à gauche la tiare de celui-ci, à droite le chignon (ceint d'une double bandelette) de celui-là (3). Seulement, landis que le motif de la figure 7 s'inspire visiblement de la « Descente du ciel »(4), celui-ci rappelle plutôt, avec les tempéraments nécessaires pour transformer une scène légendaire en un groupe iconique, le « grand miracle de Çrâvastî »(5).

<sup>(4)</sup> Cf. t. I, p. 83 et 148.

<sup>(1)</sup> Cf. t. I, p. 87-88.

<sup>(9)</sup> C'est l'ordre inverse de celui de Déh Bimarâu; mais on sait que les deux assistants alternent volontiers (cf. t. II, p. 207). Il ne faut pas oublier non plus que les deux figurines ont été retrouvées.

détachées par un choc venu de baut et qui avait enfoncé en même temps le couvercle de la cassette (Archeological Survey of India, Annual Report 1908-9, p. 49).

<sup>(\*)</sup> Cf. t. I, p. 539.

Sur le rebord du couvercle court une frise de hamsa qui évoque, à trois siècles de distance, l'un des motifs les plus heureux des chapiteaux d'Açoka. Enfin la panse est ornée sur tout son pourtour d'une guirlande que portent en gambadant sept petits génies et qui recoit dans ses ondulations trois Buddhas assis en méditation et flanqués d'autant de déités orantes, vues à mi-corps. Un personnage en pied, couronné d'une tiare et portant le grand costume royal des Kuşanas est le seul qui occupe toute la hauteur disponible; il est également encadré de deux divinités en qui l'on reconnaît le soleil à ses rayons et la lune à son croissant, et forme avec elles le point de départ et d'aboutissement de tout le décor!!). Ou'il s'agisse effectivement de Kaniska, une double inscription en pointillé l'atteste : une fois même, dans la ligne du bas, le graveur s'est arrangé pour que les deux moitiés du génitif Kaniskasa tombent de chaque côté de la figurine, comme pour en mieux souligner l'identité (2). Ainsi le souci qu'il prend de la gloire de son roi donne d'avance toute satisfaction aux exigences de la critique. On n'en saurait douter sans mauvaise volonté: cette découverte nous a bien rendu le dépôt original que Kanişka dut déposer de sa main sous la première pierre de son stilpa (31, Or, on n'a pu manquer d'être frappé de l'aspect sinon décadent - ce servit trop dire du moins fortement stylisé de cet objet d'art. Les Buddhas notamment, paisque ce sont eux surtout qui nous intéressent, sembleut figés dans des attitudes convenues, et les plis stéréotyp s de leur manteau monastique dénoncent la répétition machinale d'un type déjà trop de fois reproduit. Ne craignons pas de nous en fier sur ce point aux photographies. Les éminents spécialistes qui ont longuement manié à Simla cette ca-sette, MM. Marshall, Spooner,

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Anssi, sur la pl.VI, a, ferions-nous volontiers opérer au convecele un quart de tour à gauche de façon à placer le Buddha de face juste au-dessus de Kaniska. — Pour ce qui est des deux acolytes, cf. III. p. 652.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Voir toutefois les reserves foites apres coup dans A. S. L. Ann. Rep. 1909-10, p. 137 et 138, et les fac-simile des inscriptions, ibil., pl. LIII.

<sup>&#</sup>x27;Cf la description du Vaharamea citée t. I. p. 94.

Vogel, vont plus loin encore et sont unanimes à déclarer qu'elle marque le déclin de l'art du Gandhâra. C'est là, à notre avis, une affirmation trop tranchante et qui requerra bientôt de sérieuses réserves (1). Il ne faut pas nous en laisser imposer par la médiocrité de l'exécution, laquelle n'est pas, ipso facto, une preuve de basse époque. Mais tout le monde convient — et c'est là pour l'instant ce qui nous importe — que les Buddhas figurés sur ce reliquaire sont tristement éloignés des origines hellénistiques du type. Dès lors la démonstration en est faite: la constitution de l'école grécobouddhique est sensiblement antérieure à Kanişka...

Et maintenant respirons: car cette heureuse trouvaille n'aura pas moins réjoui et édifié les indianistes que les fidèles Birmans auxquels le gouvernement anglo-indien a jugé bon de l'attribuer. Avec elle tombe en esset le frein que nous ne pouvions jusqu'ici qu'impatiemment ronger. - Quoi donc, disions-nous, voici (fig. 445 et suiv., 480, etc.) des œuvres où respire le souffle même de l'hellénisme : car il n'y a pas à s'y tromper : c'est lui qui fait oudoyer les cheveux, se gonfler les narines et palpiter les draperies de ces superbes Buddhas. Pour expliquer l'art raffiné de ces statues, nous avons sous la main des compatriotes et congénères à elles, dans les superbes médailles indo-grecques. Et pour pouvoir rien dire d'historiquement certain sur leur compte, il nous faudrait attendre que le fin et élégant profil de ces princes hellènes ait fait place sur des monnaies déjà décadentes au portrait en pied d'un barbare ? Et quel barbare l Regardez-le sur les planches V. 5 et 7, et VI, a : un-Tartare hirsute, barbu, chaussé de lourdes bottes et grotesquement accoutré dans les basques rigides de sa casaque. . . Artistiquement parlant, c'était une contradiction dans les termes. Mais quoi, un petit fait brutal l'a toujours emporté dans les balances des philologues sur tous les arguments d'ordre esthétique; et force était d'en revenir perpétuellement à la seule

<sup>11</sup> Cf. ci-dessous, p. 541 et suiv.

chose sûre, la première apparition du type du Buddha sur les monnaies de ce Kuşana. Cet obsédant cauchemar sera désormais épargné aux futurs archéologues: et tout de suite il semble que les plans se succèdent mieux dans l'horizon éclairei. Non, ce n'est pas César, ce n'est pas Alexandre, qui a créé l'art gallo-romain, ni l'art indo-grec; mais pas plus que Clovis et ses Francs, Kanişka et ses Yue-tche n'ont eu la moindre part à l'évolution artistique de la contrée conquise par leurs armes. Ce qui a rénové ou innové l'art des Indes et des Gaules, c'est ici la longue domination romaine, là le règne relativement durable des Gréco-Bactriens. Non seulement plus rien ne s'oppose, mais depuis longtemps tout nous invite à faire hardiment remonter, sinon jusqu'à Ménandre, du moins plus haut que les Kuṣaṇas les premières créations originales de l'école du Gandhára.

## \$ III. LA RENCONTRE DU BOUDDRISME ET DE L'HELLÉNISME.

Penchons-nous à présent sur le creuset où va s'opérer la fusion des deux éléments que nous avons toujours isolés jusqu'ici, le gree et le bouddhique. Voifa d'ailleurs trop longtemps que nous persistons à manier ces conceptions purement abstraites : il est urgent de les ramener à des termes plus concrets. Le Bouddhisme, c'est pratiquement des moines et des laiques indiens; l'Hellénisme, c'est dans l'espèce des soldats et des généraux grees. Es ayons de préciser et d'animer quelque peu ces vagues entités et de les suivre en seène sur le véritable théâtre de leur rencontre.

Pounquoi LE Gardiana? — Nous ne croyons céder à aucune de ces partialités que les auteurs ont trop volontiers pour leur sujet en plaçant au Gandhâra et dons la vallée de Kâboul, de préférence à la Bactriane et même à Takşaçilâ le heu de cette union — celui du moins où, à notre point de vue, ladite union engendra un résultat décisif. En ce qui concerne le bassin de l'Oxus nous nous en

tenons aux raisons que nous avons données dès le début (1) et que notre enquête historique n'a fait depuis que renforcer. Elle nous a montré en effet que le Bouddhisme n'a pénétré dans le Nord-Ouest de l'Inde que vers 250 avant J.-C. Admettons par hypothèse qu'il ait franchi la haute barrière du Paropamise dès le commencement du ne siècle, à la veille ou à la suite des conquêtes indiennes des tyrans grecs de la Bactriane : encore ne faut-il pas oublier que ceux-ci en avaient été chassés dès avant l'an 130 par l'invasion des Çakas. Les événements laisseraient en vérité bien peu de marge, en ce pays tout iranien et dont la gloire était d'avoir enfanté Zoroastre (2), pour la formation locale d'une école gréco-bouddhique. Qui en aurait d'ailleurs pris l'initiative ? Le fait est frappant pour qui vient, comme nous, de constater l'influence immédiate et vigoureuse de l'Inde du Nord sur le monnayage de ses nouveaux maîtres (s): pendant les 150 ans et plus qu'a duré la domination hellénique en Bactriane, ni les idées ni les contumes indigènes n'ont exercé la moindre réaction sur les médailles frappées au nord du Caucase indien; celles-ci sont restées purement et simplement grecques (1). L'atonie intellectuelle et artistique, pour ne pas dire l'absence de toute culture nationale que dénonce une si complète résignation au joug étranger apporte, on en conviendra, une présomption de plus contre la possibilité de la création sur place d'une école dont la caractéristique essentielle est justement qu'elle procède du mélange de deux civili-ations.

Soit, dira-t-on; nous vous abandonnons provisoirement l'Oxus (9); mais les arguments en faveur du ver-ant méridional de l'Hindoukoush valent encore mieux pour la rive gauche que pour la rive droite de l'Indus. Pourquoi le lieu de naissance de l'école ne seraitil pas de préférence la grande et riche capitale de Taxila, infini-

<sup>&#</sup>x27; T. 1, p 5.

Tout au moins latil adopté ref

A. V. Williams Jacasov, Zorosster's Cf. en-dersus, t. II, p. 437 538

<sup>\*</sup> Le fait significatif a etc égal-ment

relevé par M. E. J. Harron, Ancient India, p. 190 et 195.

<sup>\*</sup> Il nous faudra revenir sur re point à propos de l'influence de l'école du Gandhâra au ch. XVII, Sur (p. 639 à

ment plus importante alors que Peukélaôtis? - A cela nous rénoudrons que de l'une à l'autre cité on ne comptait que six étapes, et que nous ne sommes malheureusement pas en mesure de fournir des précisions à quelques lienes près. Toutefois les textes nous font entrevoir une sérieuse objection dans la forte organisation brahmanique qu'ils attribuent dès longtemps à ce que d'aucuns se plaisent à nommer l'e université de Taksacilà». L'air de la rive droite, où nous avons vu qu'au contraire les brahmanes ne jouissaient ni d'influence ni même de considération (1), était singulièrement plus savorable à l'éclosion de manifestations originales du Bouddhisme. Car enfin. il faut bien se mettre ceci dans l'esprit : pour la production d'un art gréco-bouddhique, tel que nous savons qu'il fut, il ne suffit pas d'un simple afflux d'artistes hellénisants; il faut encore que ceux-ci trouvent toute constituée une clientèle indigène, et enfin que la demande locale coîncide avec la présence sur le marché des praticiens étrangers. Tant que les fouilles de Taxila et de Balkh (2) ne nous auront pas démontré que nous nous trompons. nous nous tiendrons prudemment au témoignage des découvertes déià faites, et nous continuerons de penser que cette triple condition n'a été vraiment réalisée que dans la vallée de la Kubhá et au Gaudhàra vers la fin du ne siècle ou le commencement du r" siècle avant notre ère. A ce moment il y a six ou sept générations que cette contrée s'est ouverte, avec le succès que nous avons dit, à la propagande bouddhique; il y en a trois ou quatre qu'elle est gouvernée par des Grecs. Dans la haute vallée du Káboul-Roud, un petit fover hellénique, abrité par les montagnes contre l'inondation des barbares, n'a même achevé de s'éteindre qu'un siècle plus tard. Aussi ne faisons-nous aucune difficulté pour le reconnuitre : dans la querelle des pays qui prétendraient à l'honneur très réel d'être le berceau de l'école indo-grecque, cette région monta-

Of Cf. ci-dessus, t. II, p. 418.

\*\* Les premières sont beureusement commences (cf. ci-dessus, t. II, p. 435,

n. 3), sur l'interêt que presenteraient les secondes roir plus bas, ch. XVII, 8 in (p. 635-636).

gneuse, aujourd'hui interdite, mais jadis parcourue par des explorateurs et reconnue couverte de monuments bouddhiques, opposerait au Gandhâra des titres théoriquement supérieurs, si, par une exception unique dans l'histoire de l'art, la pauvreté d'un «Kohistân» avait jamais pu en pareille matière prendre les devants sur l'opulence de la plaine (1).

N'oublions pas d'ailleurs que nous avons précédemment établi notre droit d'admettre, à cette même époque, un Gandhâra et sans doute aussi un Kâpiça mieux arrosés, partant plus fertiles et plus riches, voire plus peuplés qu'ils ne le sont aujourd'hui (2). Il y a lieu de penser que les Indo-Grecs, venus pour rester, ont dû ménager les ressources d'un pays dont désormais ils comptaient vivre. On sait d'ailleurs comment régulièrement les choses se passent dans l'Inde, au grand étonnement des historiens classiques. Pendant que raias, raipoutes et autres ksatriya, dont la guerre est le métier, se battent (et d'ailleurs avec beaucoup de bravoure) eux et leurs gens, le paysan continue paisiblement à vaquer à ses cultures et le marchand à son commerce : le mot d'ordre des soldats est de respecter les castes dont, vainqueur et vaincu, les deux partis devront tirer leur subsistance. Les condottières gréco-bactriens, familiarisés par un long voisinage avec les mœurs indiennes, ont dù, dans leur intérêt bien entendu, respecter la règle du jeu. Ne l'auraient-ils pas fait, que les blessures de l'invasion auraient eu amplement le temps de se cicatriser. Au bout du compte, après la propagation du Bouddhisme et la conquête hellénique, il n'y eut rien de changé au Gandhâra qu'un petit nombre de Grees et beaucoup de moines de plus. Il est naturellement impossible de procéder à aucune évaluation précise. Toutefois, en opposant les 500 Yavanas de Ménandre aux 80,000 bhiksu de Nagasèna, le Milinda-pañha nous suggère une proportion malgré tout assez vraisemblable : car s'il y avait sûrement moins de moines dans le cor-

<sup>10</sup> Cf. t. I. p. 6. — L'opposition de la plane et du «pays de montagnes» ou Kohistân est un lieu commun sur la frontière indo-afghane. — ' T. II, p. 425 425.

LA RENCONTRE DU BOUDDHISME ET DE L'HELLENISME. 447 tège du patriarche, y avait-il beaucoup plus de Grecs dans la garde du Basileus?

Les l'irivi. - C'est en effet une question de mesure. Pour prendre les choses ab ovo, il serait aussi vain d'exagérer que de contester l'importance de la colonie militaire grecque de Bactriane (1). Les faits le disent clairement : assez forte pour contenir, en temps ordinaire, les incursions isolées des Cakas, elle n'était pas en état, d'opposer grande résistance à leur invasion en masse, quand euxmêmes cédèrent à la pression des Yue-tche ? Les témoignages chinois donnent l'impression que le royaume bactrien fut pour les Barbares une conquête facile. Cela se comprend encore de la part des habitants amollis de cette grasse contrée, lesquels ne faisaient après tout que changer de maîtres : on est en droit de s'en montrer davantage surpris de la part des aventuriers grecs qui détenaient cette riche proie et qui ont l'air sur leurs monnaies de gaillards si déterminés. Apparemment, devant cette horde déferlante de cavaliers nomades, tous archers de naissance, ils se sentirent désarmés comme en face d'une force de la nature. Leur cohorte, trop peu nombreuse, eût été submergée par le flot. Remarquez cependant qu'elle suffit pour fermer les passes derrière eux et se maintenir longtemps encore dans le Nord-Ouest de l'Inde. Cette Inde même, qu'ils eussent ou non noué des intelligences dans le pays, ils durent la conquérir avec très peu de monde, en tout cas avec très peu de troupes grecques. On se rappelle qu'Alexandre a gagné la bataille de l'Hydaspe avec une douzaine de mille hommes(3). Nous voulous bien croire qu'un Démètrios et

C: Noublions pas d'ailleurs que celle-ci exthistoriquement attesté: encore plus de 20,000 vétéransauraient ils désertéle pass à la mort d'Mexandre (cl. Bocané-Lectreo, Ilist, des Sélevides, p. 85 on E. Il. Berax. The Hosse of Selevas, p. 276 l. D' Les Parthes firent, comme nous

verrons (p. 487), meilleure contenance.

— Peut-être faut-il faire aussi entire en ligne de compte les perpétuelles dissensions intestines des Gréco Excirens. Lisez encore les réflexions de VI. Borcai-Lictirgo, Jo., Laud, p. 360-369.

<sup>(3)</sup> Il est vrai qu'il disposait déjà d'un

un Apollodotos ne le valaient pas comme foudre de guerre: mais aussi n'ont-ils pas trouvé devant eux un Porus — encore moins, comme Séleucos, un Candragupta. La dislocation de l'empire des Mauryas favorisa, nous l'avons dit, leurs entreprises; puis le noyau de leur armée, constitué par des mercenaires d'Occident, dut vite se renforcer d'auxiliaires indigènes (1). L'art de conquérir l'Inde à l'aide des Indiens ne date pas de Dupleix.

Nous sommes donc bien loin 'de vouloir entretenir les illusions de Cunningham sur «la population semi-grecque du Penjáb (2)»: mais l'élimination de tout élément grec ne serait pas moins absurde. Ce n'était pas tout que de conquérir l'Inde, il fallait encore la garder : et il ent été trop imprudent de s'en fier uniquement sur ce point à des troupes indigènes. Les conquérants se trouvèrent aussitôt confrontés avec la nécessité, de tout temps reconnue, d'entretenir au moins une petite garnison européenne ou soi-disant telle près de toutes les villes importantes. Deux systèmes sont encore en vigueur, soit qu'on l'installe dans un cantonnement spécial à quelque distance de la ville indigène, soit qu'on lui fasse occuper ce que les Grecs appelaient le Baalleton et les pèlerins chinois la «ville royale» — ce que dans nombre de villes de l'Inde britannique on appelle aujourd'hui le « Fort», -- c'est-à-dire l'ensemble de constructions qui servaient à la fois de palais et de citadelle(3). A la tête et sous la protection de cette force armée il fallait encore placer, au moins dans chaque chef-lieu de district, un représentant du Basileus et son tribunal, sans compter les agents du fisc et la trésorerie : car ces choses non plus ne changent

contingent indigène de 5,000 hommes, lequel assurait, avec les troupes de Kratèros, la garde du camp. la description du β2σ/λειον d'Ichatane — celui-ci distinct, il est vrai, de l'έκες σου citadelle. — G'est justement à propos de Purusapura que lliusa-tsang emploie Pespression qui, d'apri» S. Beta (cf. Bec., I. p. q8, n. 55), correspond à la portion de la ville, fortifiée et entourée d'une muraille, dans laquelle «'Clevait le palais royal."

O Nous avons eru les reconnaître sur nos sculptures : cf. t. I. p. 402-403 et t. II. p. 404-403 et t. II. p. 404-403 et c. 11. p. 404-403 et 306. Durhut, p. 107. à propos du culte des images du Buddha.

<sup>(9)</sup> Of parexemple dans Poursz, X, 27,

LA RENCONTRE DU BOUDDHISME ET DE L'HELLÉNISME. 449

pas. Dans l'espèce il est probable que la capitale du Gandhara grec était Peukélaôtis (Puṣkarāvati) et que des postes devaient exister à Pèshawar et à Shāhbāz-Garhī pour surveiller la grand'route, en tout cas à Und pour garder le passage de l'Indus. Au total le nombre des Grecs n'aurait jamais dépassé, si mème il l'atteignit, la proportion de celui des résidants anglais par rapport aux habitants actuels du pays, laquelle monte, d'après les données du dernier Gazetteer, de 0.06 p. 100 dans l'Inde entière, à près de 0.15 p. 100 dans le Pèshawar, à cause du voisinage de la frontière (1).

Mais puisque nous en sommes fatalement venus à découvrir quelque analogie entre l'Inde grecque d'il y a deux mille ans et l'Inde anglaise d'aujourd'hui (3), il est nécessaire de marquer aussitôt les différences. Celles-ci tournent d'ailleurs toutes à l'avantage de notre thèse. Les Européens de ce temps-là étaient beaucoup plus proches des Indiens par la manière de vivre et les habitudes de pensée, et par suite bien plus prêts à les comprendre et à se fondre avec eux qu'ils ne sauraient l'être à présent. Sans doute les barrières de la caste existaient déjà, mais non celle des mœurs et des croyances religieuses. Combien d'ailleurs parmi ces prétendus Yayanas pouvaient se dire originaires de la Grèce européenne? La plupart, à commencer par leurs chefs, étaient natifs d'Asie Mineure, sinon même de simples Orientaux plus ou moins hellénisés. Nous avons trouvé dans la bouche des pandits du Karmir le terme de l'avana employé pour désigner indistinctement toutes les populations de l'Asie antérieure, à commencer par les Persans : nous ne serious pas éloignés de croire que son acception était dès lors presque aussi vague. Vjoutez enfin que nombre de ces mercenaires devaient prendre femme dans le pays.

erroeier. n

4

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Soit près de 3,000 Européens sur 865,000 habitants, d'après des chiffres communiqués par M. F. W. Taouss.
<sup>10</sup> Cette idee a dejà inspiré des pages.

très vivantes a M. Gonzer d'Avienza dons son excellente étude sur Ce que l'Iede don a la Grece (Paris, 1807, p. 53 et sons)

teint. Leur cas, en un mot, était beaucoup plus voisin de celui des Moghols que des maîtres actuels de l'Inde. Lisez notre Bernier. A plusieurs reprises, il revient sur le fait que les gens e qui gouvernent à présent l'Indoustan - ont bien pris le nom « des peuples de la Grande Tartarie-, mais que ceux qui entrent dans les charges et dignités, et même dans la milice ne sont qu'un ramassis d'étrangers, ela plupart étant Persans, quelques-uns Arabes et d'autres Turcs : car il suffit à présent pour être estimé Mogol d'être étranger, blanc de visage, et mahométan r. Quant à ceux de leurs enfants e qui passent la troisième ou quatrième génération, et qui ont pris le visage brun et l'humeur lente du pays, ils ne sont point tant estimés ni honorés que les nouveaux venus, n'entrant même que rarement dans les charges, heureux enfin quand ils peuvent être simples cavaliers ou gens de piedr. Aussi, pour prévenir cette inévitable déchéance de leur postérité, les nouyeaux venus à la cour, remarque-t-il encore, ont-ils soin de se fournir de femmes au Kaçmir cafin de pouvoir faire des enfants qui soient plus blancs que les Indiens et qui puissent ainsi passer pour de vrais Mogols (1). . . . . Il n'y aurait, croyons-nous, que quelques mots à changer au passage pour que les judicieuses observations de l'excellent docteur s'appliquassent de façon foit exacte an cas tout à fait similaire des Yayanas.

Mais qu'ils fussent d'extraction plus ou moins authentique ou de race plus ou moins mélée, un fait n'en subsiste pas moins : de soi-disant représentants de l'Hellénisme, fonctionnaires civils ou militaires, ont été installés à poste fixe au Gandhàra : et l'on voit d'ici se dérouler les conséquences extrèmement variées de cette installation. Tout d'abord on doit compter avec les nécessités courantes d'une administration étrangère qui a sa langue, son écriture, son calendrier particuliers. Il est vrai que, dans un pays de vieille civilisation, il lui faut composer avec les habitudes locales. On n'a

<sup>1)</sup> BERNIER, l'oyages, éd. 1830, I, p. 4 et 286; Il, p. 266

Sur ce point, on le sait, l'exemple venait de baut, puisqu'il avait été donné en Perse par Alexandre en personne, lors de son mariage avec Royane. On lit dans Appien qu'un peu plus tard, dans l'Inde même. Séleucos Nicator aurait contracté une alliance « matrimoniale» en même temps que politique avec Condragupta. Comme ce dernier nous est donné par les témoignages indigênes pour un aventurier de basse naissance, le fait, de quelque façon qu'on doive l'entendre, est après tout possible et est communément accepté. Mais, fait remarquer M. Bouché-Leclercq, con ne connaît pas à Séleucos d'autres femmes qu'Apama et Stratonice, ni d'autre fille que Phila, l'épouse d'Antigone Gonatas. On ne voit donc pas comment il aurait pu devenir ou le gendre ou le beaupère du roi hindou». Strabon rapporte le même détail, mais sous un jour très différent et beaucoup plus intéressant à notre point de vue : selon lui Séleucos aurait simplement inscrit parmi les clauses du traité l'ἐπιγαμία ou jus connubii : en d'autres termes, il aurait, selon l'ingénieuse interprétation de M. Bouché-Leclercq (1), conclu a une convention autorisant les mariages mixtes entre Hellènes et Hindous z. Dans le système social de l'Inde, le seul procédé pour régulariser de telles unions consistait à attribuer théoriquement aux Grecs une certaine caste; et peut-être avons-nous ici la forme grecque de la tradition indigène qui, comme nous verrons tout à l'heure (2), reconnaît dans les compagnons d'Alexandre une variété dégénérée de Lsatriya.

Légal ou non, ce constant métissage explique, sans chercher plus loin, que, comme tous les conquérants de l'Inde avant les Anglais, les Grees aient été promptement absorbés par la population indigène. S'ils maintinrent pendant plusieurs générations l'originalité de leur race, ils le durent moins à l'orgueil de leur culture qu'à l'incessant afflux d'aventuriers occidentaux qui renouvelaient quelque peu leur sang et éclaircissaient à nouveau leur

<sup>&</sup>quot; Histoire des Schweides, p. 29-30. - " Cf. ci-dessous, p. 473.

teint. Leur cas, en un mot, était beaucoup plus voisin de celui des Moghols que des maîtres actuels de l'Inde. Lisez notre Bernier. A plusieurs reprises, il revient sur le fait que les gens e qui gouvernent à présent l'Indoustan » ont bien pris le nom «des peuples de la Grande Tartarie -, mais que « ceux qui entrent dans les charges et dignités, et même dans la milice, ne sont qu'un ramassis d'étrangers, «la plupart étant Persans, quelques-uns Arabes et d'autres Turcs : car il suffit à présent pour être estimé Mogol d'être étranger, blanc de visage, et mahométan ». Quant à ceux de lours enfants « qui passent la troisième ou quatrième génération, et qui ont pris le visage brun et l'humeur lente du pays, ils ne sont point tant estimés ni honorés que les nouveaux venus, n'entrant même que rarement dans les charges, heureux enfin quand ils peuvent être simples cavaliers ou gens de pied». Aussi, pour prévenir cette inévitable déchéance de leur postérité, les nouveaux venus à la cour, remarque-t-il encore, ont-ils soin de se fournir de femmes au Kaçmir -alin de pouvoir faire des enfants qui soient plus blancs que les Indiens et qui puissent ainsi passer pour de vrais Mogols (1). . . -. Il n'y aurait, croyons-nous, que quelques mots à changer au passage pour que les judicieuses observations de l'excellent docteur s'appliquassent de façon foit exacte au cas tout à fait similaire des Yavanas.

Mais qu'ils sussent d'extraction plus ou moins authentique ou de race plus ou moins mélée, un sait n'en subsiste pas moins : de soi-disant représentants de l'Hellénisme, sonctionnaires civils ou militaires, ont été installés à poste sive au Gandhàra : et l'on voit d'ici se dérouler les conséquences extrêmement variées de cette installation. Tout d'abord on doit compter avec les nécessités courantes d'une administration étrangère qui a sa langue, son écriture, on calendrier particuliers. Il est vrai que, dans un pays de vicille civilication, il lui saut composer avec les habitudes lorales. On n'a

<sup>(1)</sup> Bennier, Voyages, ed. 1830. I. p. 4 et 286; II. p. 266

encore découvert dans l'Inde aucune inscription grecque. L'alphabet grec n'a remplacé celui du Penjab que sur les monnaies, et eucore leur en abandonne-t-il le revers (1). Mais des noms de mois macédoniens ont été relevés dans les inscriptions indigènes (2); et il y a lieu de penser que le grec, en sa qualité de langue officielle, fit un instant partie de l'éducation des hautes classes et fut même pratiquement connu de nombre de personnes de condition plus humble, mais que leurs intérêts professionnels maintenaient en contact permanent avec les maîtres de l'heure. Quand on nous dit qu'Apollonios de Tyane put encore converser en grec avec le roi parthe de Taxila, on nous rapporte du moins l'écho d'un fait réel. De nos jours, si longtemps après l'extinction de la dynastic moghole, les classes dirigeantes de l'Inde du Nord ne continuent-elles pas à apprendre le person concurremment avec l'anglais, en attendant que celui-ci supplante définitivement celui-là? Mais l'administration n'a pas seule ses exigences : les administrateurs et les agents de la force publique ont aussi les leurs. Avant tout, il leur faut des médecins : et la médecine indienne en a contracté une dette envers Hippocrate. Puis ils ont des besoins intellectuels, qu'au moins de mauvais romans et quelques troupes d'acteurs de passage chercheront à satisfaire : et c'est pourquoi l'on découvre tant de curieux rapports de forme et même de fond entre le théâtre gree et l'indien (9), entre les katha sanskrites et les fables milésiennes(): car - il nous faut du moins l'indiquer en passant --

CI E Wronen, Der grucksiche Linfais im indireken Ibuma (Berlin 1884) et A. Westa, Die Griechen in Indien (1890), p. 919-921. M. S. Léadans son Théare India a soutenu la thèse contraire, mais nous assons qu'il serait aujourd'hui disposé à faire à l'influence greeque sa part.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> An moins sur les monnaies indogreeques, indo-seythes et indo-parthes, sur relles des grands kusapas nous ne trouvons que l'alphabet gree (ef. pl. III V).

O Par exemple Lineription du vase de Wardak (ef. L. Srvart, dans J. L., not, dec. 1915, p. 575 et. 577) est datée du 155 pour du mois Arthamisiya (Artemusok).

<sup>5</sup> F. Lacite, Sur l'origne indicande romes gree, dans Melanges Sylvais Léri (Paris 1911). Warra (Ice, Ital., p. 917) a dijh Int remarquer que les Obles mélescence etsient en quelque

l'influence hellénistique ne s'exerça pas uniquement sur les arts plastiques. Pent-être devons-nous mentionner encore quelques sophistes ou professeurs pour l'éducation des enfants de bonne famille. Point de chapelains, faute de sacerdoce national (tout au plus quelques mages pour les soldats iraniens?); mais sûrement des astrologues, dont les Indiens devinrent les adeptes empressés : le charlatanisme non plus ne connaît pas de frontières. Enfin et surtout, toute colonie étrangère a des besoins d'ordre matériel et pratique : elle ne peut se passer de bijoux, d'ustensiles, d'armes, de meubles, de véhicules, de vêtements. . . C'est justement ici que nous attendous nos Yavanas.

Il n'est pas douteux que pour la fabrication de nombre d'objets de première nécessité, on pouvait, comme à présent, utiliser les ressources du pays. L'Inde a toujours abondé en habiles ouvriers : c'est même la seule qualité que Bâber lui reconnaisse dans ses Mémoires, et nous avons vu que Néarque avait déjà fait la même constatation. Pour les vêtements on trouvait sur place des tisserands de laine, de coton ou de soie, pour les véhicules des charrons, pour les meubles des ébénistes, pour les armes des forgerons, pour les ustensiles des potiers d'argile ou de cuivre, pour les bijoux des orfèvres. On peut toujours obtenir d'un bon artisan indigène sinon l'exécution d'un dessin coté, du moins la reproduction telle quelle d'un modèle; ainsi que le dit encore Bernier, ils contrefont si bien notre travail d'Europe qu'à peine y peut-on rien reconnaître de différent(1) 7. Les fournisseurs des cantonnements grecs, de quelque nationalité qu'ils fussent eux-mêmes, ont dù se servir largement de la main-d'œuvre locale. Toutefois, il y avait des travaux trop délicats ou trop nouveaux pour qu'on put les confier aux ouvriers du bazar, ou qui exigeaient

sorte la littérature professionnelle des Yarani (cf. plus baut, t. II, p. 70); il cherche même (p. 914) des analogies entre les épopées grecques et indiennes

Biege, Memorres, trad. Pavet de Courteille, II, p. 229, BERVIER, Foyages, éd. 1830, t. H., p. 25: et cf. cr-desens, t. II. p. 427

tout au moins une direction européenne. Force fut d'avoir ou de faire venir d'Occident un certain nombre de ces techniciens, experts en mécanique, dont nous savons que l'habileté extraordinaire fit l'émerveillement des Indiens(1). L'ingénieur est d'ailleurs, avec le médecin, le spécialiste qui s'exporte le mieux. Enfin, ce serait bien mal connaître les Grecs que de croire qu'ils aient pu vivre, même si loin de leur Méditerranée, sans art, et par conséquent sans artistes. A la vérité, on n'a encore rien retrouvé de l'architecture civile du Nord-Ouest de l'Inde (2) : et ce serait beaucoup exiger des fouilles que de s'attendre à ce qu'elles nous rendent, avec sa décoration européenne sertie dans un cadre exotique, le palais ou simplement la villa de quelque despote grec. Mais nous n'en sommes pas uniquement réduits aux conjectures. On n'a pu oublier que nous possédons, en d'innombrables exemplaires, dans la superbe facture et l'étonnante variété des monnaies courantes, la preuve officielle de la constante présence dans la région, pendant les deux siècles qui ont précédé notre ère, d'artistes grecs ou formés dans un atelier grec.

Ajoutons que ces artistes, ou tout au moins les premiers d'entre eux, étaient véritablement excellents. Prenons encore celui qui a exécuté de ses mains telle des pièces reproduites sur la planche III. Que cet homme sût graver, nous en voyons la preuve : mais saus doute, il ne savait pas que cela. A la mode des praticiens de l'antiquité ou de la Renaissance italienne, il était encore capable de ciseler, par suite donc de sculpter, donc de modeler, peut-être même de peindre, et enfin d'enseigner toutes ces branches de l'art plastique à des apprentis, quitte cusuite à s'aider de ces derniers dans l'exécution des commandes. Que lui demander de plus? Cela ne regarde personne de savoir quels basards de la destinée l'avrient

Off, plus haut, t. I., p. 91-92. La littérature des contes va jusqu'à leur attriluire la capacité de fabriquer des machines à voler; ef. Brhat kathā-çloka-zangraha, v. 195 (éd. et trad F. Lacotr. p. 65

et 150); Harga-carita, trad. F. W.

Thomas, p. 193.

Du moins ceci était vrai avant les dernières fouilles de M. J. H. Marsualla Taksacill.

poussé en Ariane et jusque dans l'Inde. Pour notre part, nous pensons ce que durent penser ses clients gréco-indiens : nous le tenons; il suffit, nous ne le laisserens pas échapper. Mais tout de suite une question se posait, assez embarrassante pour eux, pour lui vitale : trouverait-on à l'employer? Car enfin on ne grave pas tous les jours des poinçons pour le gouvernement ; et d'autre part, dans toute colonie étrangère, si riche soit-elle, le nombre des personnes susceptibles de faire vivre un artiste est forcément restreint. Qu'aujourd'hui encore un peintre ou un sculpteur européen aille chercher fortune dans l'Inde, il aura vite fait d'épuiser les commandes de l'administration ou de la haute société anglaises; et il sera trop heureux, pour ne point perdre son temps et l'argent de son voyage, de faire (au besoin un peu plus beau ou plus blanc que nature) le buste ou le portrait de quelques rajas. Cette ressource était-elle déjà entrée dans les mœurs? On en trouve des traces, en debors des monnaies, dans la statue inscrite de Kaniska() du musée de Mathurà, sinon déjà dans notre figure 368 dont la ressemblance frappante avec un satrape parthe est peut-être une délicate flatterie. En tont cas, nos artistes hellénisants auraient tort de faire entendre aucune plainte rétrospective. Une bonne foitune leur est échue qui ne se représenterait plus que bien difficilement aujourd'hui : ils virent venir à eux, de l'or à la main, des donateurs indigènes qui leur offraient des murs de sanctuaires à décorer.

LES BIUDDHI. — Retournons-nous vers ces clients, en vérité inattendus, et enquérons-nous au mieux de leur identité. Ils méritent de fiver à leur tour notre attention, ne serait-ce qu'à raison de ce geste extraordinaire. Car on conçoit bien que le Gree n'ait pas fait beaucoup de façons pour accepter la commande : le surprenant, pour quiconque connaît un peu l'Inde, est qu'elle ait été

faite. Bien entendu elle n'émanaît pas de desservants brahmaniques : ces représentants attitrés du conservatisme indien se sont, comme toujours, tenus tant qu'ils ont pu à l'écart des modes étrangères. Mais il ne suflit pas, pour que tout devienne simple, de rejeter sur des bouddhistes la responsabilité de cette innovation. Nous ne voyons pas que de nos jours les gens de Ceylan ou de Birmanie, du Siam ou du Cambodge, fassent appel pour la décoration de leurs fondations religieuses à des artistes européens(1). Sans doute il n'y aurait pas impossibilité absolue à ce qu'ils le fissent : nous croyons cependant savoir qu'ils s'y résigneraient fort malaisément. Et la raison en est claire. L'artiste immigré, quoi qu'il sit pour s'accommoder au goût et au style indigènes, jetterait aussitôt la perturbation dans les habitudes d'œil et d'imagination de ses clients improvisés. Par le fait, le Gree en question n'a pas manqué d'opérer au Gandhara sa petite révolution artistique; mais s'il y eut des esprits chagrins (il y en a toujours) et de vieux bouzes qui protestèrent, la majorité des intéressés sit évidemment ses délices du nouveau style. - Qu'à cela ne tienne, dira-t-on, ne gardez-vous pas en réserve un argument qui est déjà venu plus d'une fois sous votre plume? Ce goût spontané de l'inédit étonnerait dans l'Inde : mais les habitants du Gandhara étaient-ils de vrais Indiens? -Ehl sans doute, répondrons-nous, ils se ressentaient fort du voisinage immédiat de la frontière et du perpétuel va-et-vient des voyageurs sur la grand'route qui reliait la péninsule à l'Asie antérieure. Mais prenez-vous davantage les Birmans, les Thais ou les Khmèrs de l'Indo-Chine pour d'authentiques Indiens? Les Gandhariens étaient à tout le moins des Orientaux, et par suite des gens toujours chatouilleux sur l'article de leurs coutumes et de leurs pratiques religieuses. Aussi en vient-on à penser qu'une autre condition encore était nécessaire pour expliquer en cette affaire l'initiative ou

ples dans des pays de civili-ation indienne où la religion bouddhique est encore vi-

<sup>(1)</sup> Nous choisissons exprès nos exem- , vante, mais qui ne possèdent pas en propre une aussi brillante tradition actistique que la Chine et le Japon.

— si l'on présère croire que le Grec sit des osfres de service — l'acceptation des milieux indigènes. Oui, la population du Gandhara était des plus mèlées, et elle ne respectait pas ses brahmanes, et elle était des plus dévotes au Buddha: tout cela est bon à retenir; mais, pour qu'elle passat une commande à un artiste hellénisant, il aura en outre sallu, entre les deux parties contractantes, l'intermédiaire d'un Grec, on d'un métis de Grec, qui sut lui-même un bouddhiste.

Le postulat est beaucoup plus modeste et raisonnable qu'il ne paraît peut-être au premier abord. Pour commencer, personne ne s'avisera de contester la prompte multiplication au Gandhâra de nombreux Eurasiens, bouddhistes de naissance par leur mère (1). Mais puisque Ménandre a pu donner à la postérité l'impression qu'il s'était converti au Bouddhisme, pourquoi quelques Yavanas pur sang ne l'auraient-ils pas fait ou cru le faire : soit qu'ils y aient été amenés par la toquade théosophique, résultat fréquent d'un long séjour aux Indes, soit que de la doctrine du Buddha ils ajent surtout retenu le côté philosophique ? Il n'y avait pas si loin de la sagesse du Bienheureux à celle qui venait de faire d'Épicure le dieu de ses sectateurs (+) : et on remarquera notamment que devant le problème fondamental de la douleur, dont tous deux reconnaissent l'existence, leur attitude est pareille, et la plus humaine de toutes. S'il était loisible au Yavana Héliodore de se déclarer affilié à la secte vishnouite des Bhagavatas, et au Kusana Vima-Kadphisès de s'intituler máhégrara, c'est-à-dire givaïte, sur ses monnaies (3). Grees comme Barbares devaient rencontrer encore moins d'empêchement à devenir bouddhistes. Notez que des conversions de ce genre se produisent encore tant à Ceylan qu'en Birmanie; et d'autre part, ainsi que nous l'avons indiqué (1), elles étaient beaucoup plus attendues de la part d'un Yavana d'alors que d'un Européen d'aujourd'hui. Aussi ne voyons-nous à opposer

<sup>(1)</sup> Cf. t. II, p. 450.

<sup>(#)</sup> Cf. t II, p. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Cf. t. H, p. 344.

<sup>6</sup> Cf. t. II, p. 449.

au Mahdvansa aucune objection de principe quand il nous parle de moines « grecs (1) ». Déjà des témoignages certains vérifient l'authenticité de notre hypothèse, aussi bien au Gandhàra qu'au Konkan. Ici, ce sont des « Yavanas» — déguisés, il est vrai, sous des nous hindous — qui font creuser à leurs frais les grottes de Nâsik, de Junnar et de Karli (2); là c'est « Théodore, fils de Datis», qui consacre une pièce d'eau au culte des Nâgas (2). Nous inclinerions même à penser que sculement ainsi nous réussissons à atteindre et à vider le fond du débat que soulevait tout à l'heure (1) le caractère presque uniquement bouddhique du produit des fouilles gaudhâriennes: l'aisance avec laquelle les Yavanas établis dans le pays ont été accueillis dans le sein de la communauté reste, en dernière analyse, la meilleure explication qu'on puisse donner de l'union si intime, et apparemment si exclusive, qui s'est formée au Gandhàra entre l'art gree et la religion bouddhique.

N'oublions pas d'ailleurs qu'il y a deux manières de se faire bouddhiste. L'une, au fond la seule vraie, est d'entrer dans l'ordre des moines et d'observer dans l'infini détail de ses complications la relative sévérité de leur discipline; au contraire, l'autre, celle des updsaka on fidèles laiques, pouvait à la rigueur ne consister qu'en un acte mental d'adhésion. Toutefois cette affiliation se manifestait mieux par une charité toujours prête à l'égard des membres réguliers de la Communauté; et comme cette munificence était seule susceptible de revêtir à l'occasion un caractère artistique, nous aurions une tendance à ne nous inquiéter ici que des «zélateurs». En fait, les moines figurent assez souvent parmi les donateurs mentionnés par les inscriptions ou représentés sur les sculptures (cf. fig. 347 a). S'ils étaient censés ne rien posséder, ils pouvaient apparenment stimuler la générosité de

<sup>(1)</sup> Mahdiamsa, x11, 34 (cf. 39-40) et 11x, 39.

<sup>(\*)</sup> Ep. Indica, VIII, p. 90; IX, p. 53-56; A. S. Western India, IV, p. 92, etc.

<sup>(3)</sup> É. Seviar, dans J. A., mai-juin 1899, p. 533. — Sur le caractère aquatique des Năgas, cf. t. II, p. 29. (4) Cf. t. II, p. 419-420.

voit s'élever, sur des sites appropriés à leur destination, des sortes de couvents-forteresses, pareils à ceux du Tibet et de notre moyen âge, et puisant sans doute leurs réserves dans la dotation qui leur a été faite des terres environnantes<sup>(1)</sup>. C'est alors que ces établissements, devenus riches par cux-mêmes, se peuplent d'une foule de moines qui vivent sur le couvent, et dont par suite le nombre n'est plus subordonné au chiffre de la population locale. Sans l'invasion musulmane, qui sait si nous ne trouverions pas encore au Gandhàra et au Kaçmir des fondations religieuses tout à fait analogues aux lamaseries qui subsistent, sans chercher plus loin, dans le Ladákh?

A la date où nous nous tenons - soit aux environs de l'an 100 avant J.-C. - il va de soi que nous sommes encore loin de ces développements, sans donte postérieurs à notre ère. Mais nous devons nous rappeler d'autre part que le Bouddhisme n'était plus un nouveau venu dans le pays, où il se propageait depuis un siècle et demi et où il avait précédé de cinquante ans la conquête indogrecque. Ce Bouddhisme, nous le connaissons : encore proche de ses origines indiennes, c'était celui que l'on stigmatisera plus tard du nom de Hinayana, plus particulièrement représenté ici par la secte des Sarvastivadins. Selon toute apparence, la Communauté du Nord-Onest, profitant de l'expérience acquise, aura rapidement regagné le degré de développement que celle de l'Inde centrale avait atteint quelque cent cinquante aus auparavant. C'est dire qu'elle fut vite travaillée à son tour par la fièvre de construction, qui s'était déclarée chez celle-ci sous le règne d'Açoka : car l'instinct bâti-seur de l'homme finit toujours par prévaloir sur les vœux les plus solennels de pauvreté, et ce ne sont pas les archéologues qui lui en feront reproche. Ces nouveaux sanctuaires gandhariens, nous ne sommes pas réduits à les reconstituer en imagination comme les problématiques emaisons grecques que

<sup>10</sup> Cf t 1, p. 169 172.

nons doivent les sites de Penkélaôtis et de Taxila. Il n'est pas certain, mais il n'est pas impossible qu'Açoka, en même temps qu'il faisait graver ses inscriptions, y ait érigé tel de ces stúpa que persistait à lui attribuer la tradition populaire. En tout état de cause, ceux de ces tumuli que nous avons rangés dans la catégorie « ancien modèle »(1) ne tardèrent pas à s'élever dans le voisinage de toutes les villes et bourgades importantes; et à côté de ces monuments les plus bouddhiques de tous, bien que non exclusivement bouddliques, s'alignèrent bientôt, bâtis sur le double modèle local, hutte ronde de la plaine ou chalet pointu de la montagne, les rangées de vihdra, cellules de moines toutes prêtes à se changer en chapelles pour les statues...(2). Est-ce la peine à présent de faire remarquer à quel point ces déductions s'accordent avec les conclusions auxquelles nous avait indépendamment conduits, dans la première partie de notre travail, l'étude des édifices? Les vraisemblances historiques ne font que renforcer la raison d'ordre pratique qui s'était d'abord offerte à nous pour expliquer le caractère foncièrement indigène de l'architecture du Gandhâra(3). Quand les · Gréco Bactriens s'y établirent, le type général des monuments bouddhiques était déjà immuablement fixé; et il ne devait venir à l'esprit de personne — fut-ce d'un Yavana converti — de demander à l'artiste étranger des plans de sanctuaires, mais seulement des projets de décoration.

LES ARTISTES GANDULINEAS. - Il semble ainsi que les choses s'éclaircissent peu à peu à mesure que nous avançons, comme pour récompenser la patience de notre enquête. Mais toutes ces considérations ne sont en fin de compte que des travaux d'approche, destinés à nous permettre de serrer de plus en plus près l'objet

<sup>(1)</sup> Cf. t. 1, p. 65-71. - Uidentification de Shâhpour (p. 67) est à corriger. " Cf. t. I, p. 99 et suiv. - Nous avons dejà agité plus haut (et nous n'y reviendrons pas) la question de savoir si

les donateurs ont d'abord demandé aux artistes des bas-reliefs pour les stipa ou des statues pour les rihara (t. II, p. 338 et suiv.)

<sup>&</sup>quot; Cf. t. l, p 200.

de nos recherches, à savoir les origines de l'école gréco-bouddhique du Gandhâra. Comme une école d'art ne peut être que l'œuvre d'artistes, c'est sur ces derniers qu'il faut concentrer, pour finir, l'effort de notre investigation; et comme, d'autre part, les artistes se jugent à leurs œuvres, nous discernerons leur individualité d'après la nature de leur style. Ou plutôt (si du moins les chapitres qui précèdent ont rempli leur dessein) l'expérience peut être considérée comme faite. Parmi toute cette décoration sculpturale, nous avons rencontré quelques motifs nettement helléniques, et d'autres, en nombre plus restreint encore, purement indigènes; tout le reste, c'est-à-dire l'immense majorité, procédait d'une sorte de compromis entre les deux techniques. Nous savons donc d'avance que les seuls artistes décorateurs qu'ait connus le Gandhara, étaient les uns des Grecs, les autres des Indiens(1) - voire enfin et surtout, à la faveur de la pénétration constatée des deux races, des métis de Grees et d'Indiens.

Et d'abord, pour reprendre le fil du précédent paragraphe, comment écarter a priori la présence de sculpteurs indigènes dans l'Inde du Nord-Ouest dès le début du n° siècle avant notre ère? Ce serait dérêter que les stipa septentrionaux de l'ancien modèle furent condamnés à rester entièrement nus. Il faut avouer que les mieux connus d'entre eux, comme ceux de Mânikyâla (fig. 9) et de Chakpat (fig. 10-12), n'ont jamais reçu qu'une ornementation fort sobre; mais d'autres, que le sol nous cache encore, peuvent avoir été plus richement décorés. De toutes façons, il est sûr que l'étrange assortiment décoráif des anciens imagiers bouddhiques, a pénétré jusqu'au Gandhàra. Sans donte il y avait été apporté, ne serait-ce que sous forme d'ex-roto et autres objets de piété, dans le mince bagage des moines qui, dès le début de la propagande, affluèrent de l'Inde centrale: on sait assez l'humeur

<sup>1</sup> Peutétre faultait il, à la grande rigueur, dire «Indo franien»»; mais cf. plus bas, ch. VVI, 5 n. 14 fest p. 499 Su 11

migratrice de ces chemineaux de la religion. A l'emploi sporadique de ces symboles sur nos sculptures gandhariennes, nous reconnaissons la vieille manière indienne, abstraite, schématique, algébrique, que nous avons eu plus d'une fois à définir(1). Aussi ne neut-on s'étonner que plusieurs d'entre eux reparaissent isolément sur les pièces indo-grecques (pl. III, 13-16) et en groupes constants sur les pièces indigènes (2). Mais puisqu'il s'est trouvé quelqu'un pour graver en relief les poinçons de ces dernières monnaies, à plus forte raison sommes-nous contraints d'admettre que la corporation, déjà requise, des maçons indigènes comprenait quelques tailleurs de pierre assez habiles (et ce n'est pas beaucoup dire) pour revêtir au besoin un édifice de ces rudimentaires décors : car à l'époque où nous le prenons, veis la fin du me siècle avant J.-C., les prétentions d'un sculpteur indien antérieur aux décorateurs de Barhut ne sauraient aller beaucoup an delà.

Or, c'est à ce moment que pénètrent au Gandhâra, à la suite de Demètrios et d'Eulvratidès, les artistes grees auxquels nous devons leurs magnifiques médailles. Mais ceux-ci, ce n'est pas à nous qu'il appartient de les définir : il suffit d'ouvrir les mannels d'archéologie classique. L'art dans lequel ils sont experts, c'est cet art dit hellénistique, qui allait survivre à la liberté de la Grèce et devoir son universelle diffusion à la paix romaine. Pour l'instant il a passé en Asie Mineure et en Égypte et s'y est mis au service de souverains, les uns déjà très orientalisés, les autres encore mal hellénisés. A plusieurs signes s'annonce, dit-on, sa décadence : mais en pays asiatique nous ne ferons toujours qu'admirer sa perfection. Les qualités maîtresses varient d'ailleurs selon les ateliers, de Pergame à Alexandrie. Il suffira de retenir ici quelques traits généraux, tel que le goût croissant du pittoreque, du portrait, voire de la caricature; la prédilection pour le bas-relief

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Gf. t. I, p. 608 et t. II, p. 361. pl. 1, et A. S. I, Ann. Rep. 1905-6, <sup>173</sup> Cf. Beginnings of Buddhist Art, pl. LIV

contant quelque histoire mythologique ou représentant quelque scène pastorale; ou encore la complaisance pour les branches mineures de la toreutique : car parmi ces favoris des Muses, on ne sait où tirer la ligne entre l'artiste et l'artisan. A la vérité, les œuvres purement grecques que l'on a jusqu'ici retrouvées dans l'Inde du Nord sont, à l'exception des monnairs bactriennes, des plus rares. Peut-être le fait est-il dû à ce qu'elles consistaient surtout en menus objets de métal, foujours prompts à disparaître dans le creuset des orfèvres du village. On peut attendre des souilles mieux surveillées de l'avenir de meilleurs spécimens d'orfèvrerie<sup>(1)</sup> et d'autres bronzes pareils au petit Héraklès du British Museum (fig. 476). Sans attendre plus longtemps, la main d'authentiques Grecs nous a paru signer ces tritons, ces géants, ces atlantes, que nous avons relevés parmi nos sculptures (fig. 123 et suivantes, 325), ou du moins ceux d'entre eux qui ont le micux conservé le type classique et ne doivent visiblement rien au sol dont ils sont sortis.

Contraste saisissant: ici, le plus prestigieux des virtuoses; là, le plus routinier des manœuvres. On pourrait à plaisir faire jouer sous tous les jours les facettes de cette antithèse. Mais nous ne voyons pas ce que notre enquête y gagnerait. Tout d'abord l'une ou l'autre sorte de sculpteurs ne peut guère avoir été au Gandhâra qu'une exception insime. S'ils y avaient travaillé en nombre, ils auraient élesé des ensembles à leur mode, et nous auraient légué, soit des mausolées ou des autels comparables à ceux d'Halicarnasse et de Pergame, soit des stapa analogues à ceux de Barhut ou de Sânchi. Or, nous avons peine à réunir assez de vestiges probants de leurs productions pour démontrer irrésutablement leur existence. Cette existence même peut-elle nous être de quelque utilité? Elle s'ollirme, comme nous venons de voir, par la trouvaille d'un certain nombre de motifs qu'on pourrait croire

<sup>&#</sup>x27; Cf. L II, p. 181.

LA BENCONTRE DU BOUDDHISME ET DE L'HELLÉNISME. 465

directement importés, les uns de l'Asie antérieure, les autres de l'Inde centrale : encore la plupart doivent-ils être artificiellement isolés des décorations où ils s'inséraient. Mais nous l'avons vu, l'œuvre relativement considérable de l'école du Gandhàra a justement, prise dans son ensemble, ce caractère de ne pouvoir être dite proprement greeque ni indienne. Elle contient assurément



Fig. 476. — Hensklås, av Gandbana (el. p. 464) British Museum Statuette de bronze procenant de Aigrai.

des matériaux venus du Magadha des Mauryas et d'autres de la Syrie des Séleucides: elle n'est pas plus une importation syrienne que magadhienne. La combinaison des parties composantes y est heaucoup plus untime que dans les monnaies indo-grecques, où il y a simple juxtaposition d'exergues en deux alphabets et deux langues. Elle est née sur place de la fusion de deux écoles, comme du mélange de deux corps dans une coupelle en naît un troisième. Telle est (nous n'hiésitons pas à nous servir de ce terme) son espèce

------

d'originalité. Sans doute, la proportion des éléments constituants peut varier selon les morceaux et les époques, et aller du grec presque homogène à l'indien presque intégral : le nouveau produit n'en est pas moins essentiellement un alliage. Or, au point où nous sommes arrivés, nous voyons bien que cette sorte d'opération chimique n'a pu se faire d'emblée dans la cervelle et sous les doigts, ni d'un Grec, ni d'un Indien : car, comment l'Indien aurait-il tout deviné du métier et du répertoire grecs, et comment le Grec se serait-il complètement assimilé la tradition artistique et religieuse du Bouddhisme? Et n'attendons pas plus de résultat d'une collaboration immédiate entre cux, si tant est qu'une telle supposition soit admissible. Ne voyez-vous pas que race, langue, situation sociale, civilisation, tout un monde les sépare? Pour donner des noms de fantaisie à ces éternels anonymes, comment le brillant Apollodore aurait-il pu dès l'abord lier partie avec l'obsent Dévadatta?

Ainsi il semble que nous aboutissions à une impasse; et le plus clair résultat de cette longue étude serait de démontrer l'incapacité où nous sommes de rendre compte de la genèse de son objet. Heureusement la vie s'inquiète peu de la logique, et il reste à notre disposition le temps, le plus grand des maîtres. C'est lui qui va se charger de rapprocher les distances, d'adoucir les angles et de ménager les points de contact. Laissons-le remplir son office : il aura vite fait de mêler les civilisations et les races, et de favoriser l'échange des langues et des religions. Que ce soit au bazar de la cité indigène ou à l'intérieur de la ville royale, dans l'atelier du sculpteur grec ou dans la boutique de l'imagier bouddhiste, le jour ne tardera pas à venir où s'engagera enfin, entre amateurs. la conversation attendue; et c'est au cours d'un tel entretien, que naîtra plus ou moins prosaiquement, d'un pari ou d'un défi, d'une offre ou d'une commande, une branche nouvelle de l'art. Au pis aller, si l'on craint qu'une telle supposition ne semble bien hasardouse, nous aurious tonjours la ressource

LA RENCONTRE DU BOUDDHISME ET DE L'HELLÉNISME, 467

d'appeler à notre aide, non plus seulement comme intermédiaire entre les praticiens et les donateurs, mais comme praticien Juimème, le Yavana mâtiné de Bauddha auquel nous avons eu précédemment recours. C'est évidemment dans l'imagination d'un Eurasien, artiste par son père grec, bouddhiste par sa mère indienne, que se combineront le mieux les deux traditions, de même que c'est sous son ciseau que se marieront le plus harmonieusement les deux techniques. A seulptures hybrides, sculpteurs métis; et, de fait, nous avons de fortes raisons de penser que tels furent bien les auteurs responsables de la majeure partie des œuvres gandhariennes.

Est-ce à dire que nous écartions à présent toute collaboration au répertoire gréco-bouddhique de la part d'un maître grec, familiarisé par un long séjour avec l'âme du pays, ou d'un apprenti indien, touché de la grâce hellénique? Personne ne nous prêtera une telle étroitesse de vues. Sans l'apprenti indigène on ne saurait comment expliquer la durée et le déclin même de l'école; et pour ce qui est de son élaboration, on n'en pourra jamais contester sérieusement l'initiative aux artistes étrangers sans la venue desquels elle ne serait jamais née. Même pendant la période de son plein épanouissement, nous ne songeons pas à proscrire l'intervention éventuelle de praticiens directement immigrés d'Occident : qui ne voit au contraire que la formation préalable de l'école a été pour ceux-ci le meilleur élément d'attraction, et qu'elle est pour nous la meilleure garantie que ces nouveaux venus, trouvant des modèles tout prêts, aient pu sans autre préparation mettre la main à une pâte déjà pétrie et levée? Tout ce que nous avons voulu faire ressortir en pleine lumière, c'est d'abord le fait que le caractère mixte des œuvres gandhâriennes s'explique de la façon la plus naturelle par leur attribution à des sculpteurs qui, pour la plupart, étaient eux-mêmes de sang mêlé; c'est ensuite et surtout l'imprudence qu'il y aurait à dater l'origine de l'art du Gandhâra des premiers jours de la domination grecque dans le Penjab,

30

autrement dit des premières années du second siècle avant notre ère. Pour que cette école à double face, telle que nous avons appris à la connaître, ait pu naître et se développer, un long contact entre le Bouddhisme et l'Hellénisme est une condition nécessaire: nous estimons qu'il n'y aura pas fallu moins de trois ou quatre générations. Ainsi toutes les présomptions, qu'elles soient tirées de l'histoire politique, ou religieuse, ou artistique de la contrée, s'accordent à placer vers le commencement du dernier siècle avant J.-C. les premières sculptures gréco-bouddhiques (1). Et qu'on ne croie pas que ce soit des fouilles de l'avenir que nous attendions la confirmation de cette théorie: nous comptons au contraire en administrer la preuve dès le chapitre prochain.

" Est-il besoin de rappeler que les avoir été plus précoces? Cf. ci-dessus, premières peintures de ce style peuvent t. II, p. 404.

## CHAPITRE XVI.

## DÉVOLUTION DE DÉCOUE DE CANDIDAL

Si nous ne nous sommes pas interdit, au cours de notre résumé de l'histoire politique et religieuse du Gandhara pendant la période indo-grecque, d'anticiper parfois sur les événements, nous ne prétendons pas pour cela avoir complètement résolu le problème de l'art gréco-bouddhique. Tout au plus avons-nous exposé les circonstances qui rendent possible et même vraisemblable l'apparition de ses premières œuvres vers le début du re siècle avant notre ère. Comme fait le directeur du théâtre dans le prologue des drames indiens, nous avons simplement préparé la scène, annoncé les personnages et prévenu le public de ce qui allait se passer. C'est là un rôle qui n'a rien de difficile. Dès que le rideau - on, comme disaient les Indiens, la rgrecque » (yavanika) - se tire, il en va tout autremement du métier d'auteur ou simplement de critique. Les deux entités abstraites de l'Hellénisme et du Bouddhisme se sont incarnées devant nos yeux en deux individus concrets, un donateur indigène et un artiste étranger. Pour accentuer la vraisemblance, nous avons même pris soin d'indianiser le Yayana autant que nous hellénisions le Bauddha, jusqu'à les considérer comme issus tous deux d'un pareil métissage, de mère indienne et de père grec. Ainsi ils se comprendront mieux, ayant mêmes idées et parlaut même langue. Mais à quel moment, à quel propos, sur quelle initiative s'est engagée entre eux la conversation et quel tour au juste va-t-elle prendre? Cela nous échappe pour l'instant et se prête mal à tout essai de reconstitution historique, ou seulement logique.

Que vous voilà, nous dira-t-on, embarrassé pour peu de chose! De cette longue entrevue, vous connaissez du moins le résultat, à savoir l'école d'art dont vous avez entrepris l'étude. Or, une telle histoire se découpe toujours en trois actes. C'est comme une plante qui germe et croit, fleurit et fructifie, dépérit et meurt. Chacun sait d'ailleurs que l'évolution de toute chose humaine se déronle en trois périodes, ascendante, culminante, descendante. Il y aura donc trois paragraphes à votre exposé : formation, floraison, décadence. Et maintenant, allez : vous voyez comme c'est simple... - Hélas, nous craignons que notre cas ne soit beaucoup plus complique. Heureux les historiens d'art qui ont affaire à la courbe harmonieuse d'une école originale et dont aucune influence étrangère ni aucun cataclysme politique ne viennent traverser le développement spontané. Ils assistent, émus et joyenx, aux timides premiers pas, puis aux progrès de plus en plus rapides du cher objet de leurs soins; et s'ils ne peuvent se défendre au passage de quelque mélancolie en constatant combien est fugitif l'instant de sa suprême perfection, ils ont de quoi se consoler et se complaire dans la lenteur toujours savoureuse de son déclin. Par ailleurs, nul souci : l'esthétique marche la main dans la main avec la chronologie; tout s'ordonne de soi-même et saus effort, comme dans la région sereine des idées pures, et l'œuvre même de l'historien participe à la simplicité de lignes de son sujet. Une telle chance n'est pas la nôtre. Notre école, roulée et ballottée entre tant de courants contraires, ne nous a laissé qu'une œuvre baroque et tourmentée où nous essaierions en vain de lire à première vue le progrès de son développement : tels ces coquillages, trop longtemps battus de l'océan, chargés d'accrétions et déformés par les chocs, où l'œil du naturaliste cherche en vain le jeu régulier des spires.

Voilà en effet, sans métaphore, l'impression que nous ont toujours donnée nos monuments, chaque fois que nous avons voulu tirer d'eux ce qu'on peut appeler une chronologie intrinsèque. A trois reprises différentes, à propos des motifs décoratifs, des seènes légendaires et des images <sup>10</sup>, nous avons déjà dù constater l'inex-

<sup>(1)</sup> Cf. t. I , p. 258 et 6:5, et t. II, p. 344

tricable brouillamini qu'ils présentent. Aussi bien A. Barth nous avait-il depuis longtemps averti que «c'est à peine parfois si l'on peut parler de tradition dans ces contrées où l'art a été soumis à tous les hasards d'un article d'importation(1) ». Aucune illusion ne subsiste donc sur les difficultés de notre tâche présente : ce n'est pas une excuse valable pour nous en dispenser. Tout d'abord nos incertitudes proviennent pour une bonne part de la facon dont les premières fouilles ont été conduites : celles de l'avenir ne nous fourniront pas seulement des groupes topographiquement déterminés, elles nous permettront encore de distinguer dans chaque site les couches chronologiques successives (2). En attendant il est tout au moins permis de dresser les cadres généraux entre lesquels nous tâcherons de classer l'actuelle confusion des sculptures. Si Gœthe a eu raison de dire que ce qui est contre nature est encore nature, une évolution, même contrariée et rompue, est encore une évolution. Enfin il ne faut pas oublier que la longévité des écoles d'art se compte par centaines d'années. Pour prendre l'exemple le plus analogue en même temps que le plus voisin de nous, on attribue couramment à l'art roman quatre ou cinq siècles d'histoire (3). Il n'y a aucune raison a priori pour refuser à l'école gréco-bouddhique une pareille durée. Sur ce point comme sur les autres, les faits actuellement counus parleront. Mais déjà l'on devine que beaucoup d'opinions avancées à son propos peuvent être justes en soi, et ne deviennent contradictoires que faute d'être rapportées à des époques différentes d'un même développement. Que l'on y ait tour à tour découvert l'influence hellénique, romaine, voire byzantine, nous n'y voyons aucun inconvénient préalable (1) : nous vérifierons seulement s'il n'y a pas lieu de répartir ces diverses assertions, en

<sup>19</sup> A. Barra, Bull. des Relig. de l'Inde, 1894 (O'Eures, t. II, p. 163, n. ir. p. 165). (1) Cf. t. I, p. 3a, 203, etc. Les dernières fouilles ont déjà donné les ré-ultats attendus; cf. t. II, p. 435 et ci-dessous p. 582-583 et 592-593.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> Da van\* au xn\* siècle, en y comprenant, comme il est naturel, la période dite carolingienne, qui fut celle de son élaboration

<sup>&</sup>quot; Toutefois, il ne saurait être, a notre avis, question d'influence propre-

apparence inconciliables, entre plusieurs siècles. Ce sera en même temps la seule manière de n'être pas dès l'abord submergé sous. Tabondance de documents classiques, indiens ou chinois, que l'industrie des philologues européens a déjà réunie avec tant de diligence sur cette question, particulièrement passionnante pour eux, des relations du monde méditerranéen et de l'Inde.

## S I. LA CRITIQUE DES DOCUMENTS.

Il faut s'y résigner : notre sujet a ses qualités, comme d'être en partie nouveau et à cheval sur deux mondes; mais il manque de simplicité et de clarté, et c'est vainement qu'on y chercherait les linéaments de cette logique intérieure qui préside au développement d'un organisme vivant placé dans un milieu favorable. Par une sorte de paradoxe qui ailleurs serait inconcevable, ce n'est donc pas dans l'école même, mais autour d'elle, dans ses tenants et aboutissants les plus divers, que nous réunirons les plus sûrs éléments de son histoire. Qu'on ne soit pas trop surpris de voir jusqu'où il faudra parfois aller les chercher. Cette méthode discursive ne paraît que trop naturelle aux indianistes, dès longtemps accoutumés à faire l'histoire de l'Inde surtout avec celle de ses conquérants. Bien entendu, nous continuerons de ne retenir parmi tous ces témoignages, rarement indiens, ordinairement étrangers, que ceux qui se rapportent en quelque façon au point spécial qui nous occupe : encore y touchent-ils de plus ou moins près. Il importe, comme nous venons de le dire, mais il ne suffit pas de les distribuer entre plusieurs groupes chronologiques. Les dévider ensuite pêle-mêle et sur le même plan ne servirait qu'à diviser en plusieurs lots la confusion dans laquelle nous voudrions au contraire contribuer à introduire un pen d'ordre. Il faut encore, et d'abord, les passer rapidement en revue afin de les classer par catégorie

ment byzantine, sauf peut-être sur certains rejetons sérindiens de l'école du Gandhâra (cf. fig. 530).

selon les secours que nous en pouvons attendre : nous apprendrons du même coup avec quelles précautions et dans quelle mesure il est permis d'en user.

Les littératures indigènes. - Il serait exagéré de dire que l'Inde ait complètement réussi à donner le change aux historiens sur ses relations forcées avec la Grèce. A la longue, ou se trahit toujours par quelque endroit. Mais il fant bien avouer que si nous ne savions des Grecs que ce qu'elle nous rapporte, nous ne serions pas beaucoup plus renseignés sur leur compte que, par exemple. sur celui des Kambojas, dont elle nous parle souvent dans la même haleine et dont nous ignorons tout, sauf le nom. C'est uniquement parce que nous connaissions d'avance ce qu'elle entend par Yavanas que nous parvenons, avec beaucoup de bonne volonté, à les reconnaître sous quantité de demi-aveux, pour ne point dire de réticences, épars dans la littérature sanskrite. M. S. Lévi n'a pu écrire une petite thèse ingénieuse et nourrie sur « ce que les documents de l'Inde ancienne nous out transmis au sujet des Grecsqu'à condition de tout mettre à contribution, monuments figurés, inscriptions, monnaies, faits linguistiques, etc., et de poursuivre dans ses plus lointaines conséquences chaque emprunt de chose ou de mot(1). Si l'on s'en tenait au témoignage direct des textes brahmaniques, en réquisitionnant jusqu'aux exemples grammaticaux, on obtiendrait à peine, vannage fait, ces quelques grains d'histoire : l'existence à l'occident de l'Inde d'un peuple de Yavanas, qui se coupent les cheveux et mangent couchés sur des lits; leur incursion dans l'Inde, où ils auraient régné quatre-vingt-deux ans et fait preuve d'un courage militaire qui les rend dignes d'être considérés comme des ksatriya, d'ailleurs irrémédiablement déchus de leur caste; enfin leur habileté incontestable dans les sciences et les arts. La notice yeut être flattense, dût notre insatiable amourpropre européen faire la grimace. C'est que nous avons toujours à l'esprit la Grèce de Lycurgue et de Solon, de Platon et d'Aristote, de Phidias et de Pravitèle. Nous ne sommes que trop disposés à oublier que l'Inde n'a guère reçu, en fait de Grees, que des soldats mercenaires et des aventuriers, et qu'elle n'eut pas à se louerde leur visite. Il est même remarquable que ses lettrés aient su découvrir, derrière l'inévitable brutalité du conquérant colonial, la supériorité scientifique et technique de la métropole; il l'est plus encore que, l'ayant découverte, ils aient consenti à la consigner par écrit. Après tout les brahmanes n'étaient pas à même de deviner — ni par suite de nous laisser deviner, si nous ne la connaissions d'enfance — la mère de nos arts, de nos sciences et de nos lois.

On ne peut guère espérer mieux du caractère moins orgueilleusement conservateur des bouddhistes. Le Milinda-pañha a tout à l'heure singulièrement éclairé pour nous, du point de vue oriental, la vie des petites colonies grecques du Penjab et de leurs dynastes - du moins quand celui-ci était un homme à l'esprit assez ouvert pour s'intéresser aux idées philosophiques et religieuses des indigènes. De même, en dépit de l'éloignement de Ceylan, ses chroniques nous ont déjà fourni et pourront encore nous fournir quelques données utilisables. Mais la grande masse des textes sacrés, à commencer par ceux qui nous ont au point de vue iconographique rendu le plus de services, va désormais nous fausser compagnie. La faute n'en est pas seulement à leur destination exclusivement édifiante; elle tient surtout au vague de leur propre chronologie et, en fin de compte, aux trop médiocres exigences de l'esprit indien en fait de précisions historiques. A peine pourronsnous y glaner quelques légendes où se traduit l'impression produite au sein de la Communauté par le talent des artistes Yavanas et l'apparition des images du Maître (1).

<sup>(1)</sup> Cf. plus bas, p. 529-530 et chap. XVIII, \$ m.

La récolte est maigre; et ce ne sera pas une consolation d'ajouter que les autres races qui ont, pèle-mêle ou tour à tour, envahi Unde du Nord-Ouest, ne sont pas mieux partagées. Les énonées et les purina accusent bien connaissance des Bablika ou Bactriens. des Cakas ou Scythes, et des Pahlavas ou Parthes, pour ne citer que les peuples qui nous intéressent : mais c'est tout juste s'ils font à ces barbares l'honneur de les nommer. Du cycle légendaire qui s'était formé autour de Kaniska, sur le modèle de celui d'Acoka. nous ne possédons pas la rédaction indienne (1). La Rájatarangini (2) se borne à citer son nom et celui de deux autres rois « Turuskas ». Sans doute son souvenir avait été conservé au Kaçmir tant par ses monnaies, encore courantes aujourd'hui, que par l'appellation de la ville qu'il y avait fondée. Mais on sait que ce n'est pas au Ier livre de la chronique kaçmirienne qu'il est permis d'attribuer la moindre valeur chronologique; et pas plus que le pandit Kalhana, le lâma Târanâtha ne nous renseignera d'après les sources indiennes sur la date si controversée, et pour notre objet essentielle, de Kaniska.

LES LITTÉRATURES ÉTRANCÈRES. — Si nous sommes déjà arrivés à quelque approximation sur ce point, nous le devous au témoignage des Chinois, non moins précieux pour nous que celui de nos classiques. Par bonne chance il commence à se faire entendre dès avant les débuts de l'école et il se prolongera jusqu'après sa destruction. Puis, que ces textes proviennent d'annales officielles ou de relations privées, leur teneur est faite pour remplir d'aise le chercheur européen. Les historiens chinois professent le même intérêt que les nôtres pour ces vaines contingences qu'on appelle les nons de rois et les dates de leurs règnes; et quant aux prédilections de leurs pieux voyageurs, elles sont d'avance d'accord avec les préoccupations de nos archéologues. Où en seraient les

<sup>(</sup>i) Cf. plus haut, t. II, p. 418; et J. A., nov déc. 1896 et jan-fer, 1897. S. Lúvi. Notes sur les Indo-scythes dans

indianistes saus le renfort que les sinologues sont venus leur apporter? Malheureusement il subsiste dans cette inappréciable série de documents une grave lacune. Les relations entre la Chine et l'Occident se poursuivent, bien qu'avec des intermittences dans leur activité, de la fin du n° siècle avant notre ère à celle du 1° siècle après; elles reprennent à la fin du n° siècle, et successivement les visites de Fa-hien (vers 400), de Song Yun (vers 520), de Hinan-tsang (entre 629 et 6ht), de Won-k'ong (entre 751 et 790) nous fournissent autant de tableaux de l'Inde du Nord au moment de leur passage. Entre les années 100 et 400, mentions des annales et récits de pèlerins font à la fois défaut : nous ressentirons cruellement leur absence.

Il n'y a pas en effet à compter, pour boucher ce trou, sur les renseignements de nos auteurs classiques, grecs ou latins. Dans leurs œuvres historiques ou géographiques, qu'elles nous soient ou non parvenues à l'état de fragments, il est peu de passages concernant la région, l'époque et le sujet qui nous intéressent. Que ne donnerions-nous pas pour avoir la relation de voyage d'un amateur grec qui aurait visité le Penjab, mettons vers le milieu du 1er siècle de notre ère? Le plus désappointant est que nous sommes censés l'avoir. Malheureusement ce n'est qu'une partie de la biographie d'Apollonios de Tyane, un thaumaturge, rédigée à cent cinquante aus de distance d'après les notes de son compagnon Damis, un gobeur ou un hâbleur, par un rhéteur de profession nommé Philostrate, pour le divertissement d'une impératrice théosophe, la Syrienne Julia Domna, semme de Septime Sévère. Comment s'étonner après cela de n'y trouver à la lecture - brodée sur un canevas qui ne manque pas de vraisemblance(1) -

pas, comme on l'a compris parfois, jusqu'à l'Indus — mais jusqu'à la rivière qui sépare l'Atie de la Bactriane (Daha, Ta hia). Beaucoup d'autres détails semblent également authentiques.

<sup>(1)</sup> Exemple : le roi parthe Bardanès, qui facilite le voyage d'Apollonios à travers ses États, est celui dont Tacite nous dit (Annales, XI, 10) qu'il avait pousse les frontières de son royaume — non

qu'une pitoyable rhapsodie de tous les racontars qui trainsient alors sur l'Inde! L'Évangile de saint Thomas contient de même des faits évidemment exacts, les uns parce qu'ils sont confirmés d'autre source, les autres parce qu'ils sont de ceux que l'on n'invente pas : dans l'ensemble, il n'en est pas moins apocryphe. Le ton positif et le style commercial du Périple de la Mer Érythrée feraient une heureuse diversion à ces œuvres décevantes : mais, par définition, ses renseignements se bornent presque uniquement, comme ceux d'une carte marine, aux ports de la côte arabique et indienne. Enfin la plupart des données, plus ou moins sujettes à caution, qu'ont recueillies Pline, Strabon ou Ptolémée, ne nous concernent, il faut l'avouer, que de fort loin. Il y a un tri à faire parmi toutes ces informations éparses. Celles qui sont d'ordre géographique, politique ou mercantile ne peuvent guère fournir que le cadre de nos recherches, ou, à l'occasion, rehausser d'une touche plus claire le fond obscur du tableau. Somme toute, ce n'est pas l'histoire diplomatique, militaire ou économique de l'Asie antérieure, c'est celle de l'art classique qui pourrait nous fournir les lumières les plus directes sur l'influence que cet art a exercée dans l'Inde.

L'arcnéologie classique. — Cette fois il semble que nous ayons trouvé une source d'information plus immédiate et plus sôre. On ne s'est pas fait faute d'y puiser, et nous persistons à nous croire en droit d'établir quelque parallélisme entre les vicissitudes de l'art hellénistique dans les deux moitiés, occidentale et orientale, du monde commu des anciens. Les difficultés ne commencent que quand on descend dans le détail et qu'on veut fonder la chronologie de tel ou tel morceau soit sur de simples considérations esthétiques, soit sur des rapprochements entre des œuvres qui se ressemblent des deux parts, en prenant avantage du fait que, dans le bassin de la Méditerranée, styles et objets d'art portent leur date. L'une et l'autre démarche oblige à d'infines précautions quiconque

veut la mettre à l'abri de tout reproche, sinon de tout soupçon. En premier lieu, les questions de style sont livrées aux discussions des hommes, et leur solution est sujette à des écarts considérables selon les experts. M. Goblet d'Alviella en a donné un piquant exemple à propos du reliquaire, ci-dessus reproduit (fig. 7), de Den Bimaran. « Quand je montrai, écrit-il (1), ce dessin à trois des membres les plus distingués de la Société d'archéologie de Bruxelles, deux d'entre eux crurent y reconnaître une œuvre occidentale du ve ou du vre siècle; le troisième, professeur d'histoire de l'art, opina pour une origine byzantine. Cependant nous avons là non seulement une œuvre essentiellement indienne ou plutôt bouddhique, dans le sujet et dans la facture, mais encore une des rares productions de l'Inde antique qu'il soit permis de dater, ou à peu près. En effet on a recueilli, à côté d'un vase en stéatite qui renfermait le coffret, quatre monnaies en place portant l'effigie d'Azès, remontant par conséquent au dernier tiers de siècle avant notre ère. " A la grande rigueur cette trouvaille prouve seulement que le reliquaire est postérieur à Azès : mais la caractérisation si nette des deux divinités orantes donne à penser qu'il est en tout cas autérieur à celui de Kaniska (2): nous voilà bien loin du compte de MM. les archéologues classiques. — Mais, dira-t-on, il s'agissait là d'un spécimen isolé et tout à fait en l'air : on marchera sur un terrain plus solide quand on pourra faire porter le poids de la conclusion chronologique moitié sur une œuvre occidentale et moitié sur son pendant oriental. Nous n'en disconvenons pas. Encore faut-il être sûr, pour que le rapprochement soit valable dans le temps, qu'il soit le seul possible dans l'espace. En termes plus explicites, il sera prudent de n'user qu'avec une extrême discrétion, et seulement au cas où l'Orient hellénisé ne fournirait aucun point de comparaison plus proche, des monuments de la Grèce et sur-

<sup>4&</sup>quot;) Ce que l'Inde doit à la Grèce, p. 92.
(1) Telle est aussi l'opinion de M. J. Ph.
Vocel (A. S. I., Ann. Rep. 1908-1909,

p. 34, n. 1). Qu'on rapproche notamment le Brahmà de la fig. 7 de celui de la fig. 155 (cf. t. I, p. 539).

tout de l'Italie. Qu'on veuille bien se reporter aux observations que nous avons déjà dù faire à propos de l'introduction de personnages sous les acanthes des chapiteaux corinthiens. Que reste-t-il, vérification faite, d'une des assimilations les plus séduisantes qui se soient présentées? Nous l'avons en fait échappé belle: car sur la foi de la fausse analogie des bains de Caracalla il eût fallu faire descendre jusqu'au milieu du me siècle après notre ère— soit deux siècles trop bas— quelques-uns des meilleurs morceaux de Jamál-Garhi.

LA NUMISMATIQUE. - Une ressource subsiste dans ce qu'on pourrait appeler à son gré les plus artistiques des documents ou les plus documentaires des œuvres d'art. Au milieu de la mélée tourbillonnante des renseignements, l'avantage devait forcément rester à la phalange serrée des quelque 30,000 monnaies découvertes depuis tantôt cent ans dans le Nord-Ouest de l'Inde. Porteuses d'inscriptions en même temps que d'images, elles ne se contentent pas de nous fournir des noms et des effigies de rois on de divinités : les lois spéciales qui régissent la numismatique permettent encore de sérier chronologiquement, selon les types, les modules, les poids, ces inappréciables données. C'est elle qui a posé en axiome, avant même qu'elle ne fût vérifiée par les fouilles (2), la succession des dynasties indo-grecque, indo-scythe, indo-parthe, indokoushane, et établi un ordre approximatif à l'intérieur de ces dynasties. Assurément son témoignage a encore besoin sur bien des points d'être précisé et assoupli : en dehors de lui tout n'est qu'incohérence. Nous y recourrons d'autant plus librement que, selon toute apparence, les monnayeurs indo-grecs ne sont autres que les initiateurs des sculpteurs gréco-bouddhiques, avec lesquels ils finissent par se confondre : et ainsi nous ne ferous après tout que comparer deux variétés de leurs œnvres et comme deux faces de

<sup>(</sup>b) T. J. p. 236. - (b) Cf. ci-deseus, L. H. p. 435-436

leur talent. Aussi bien avons-nous déjà constaté, chemin faisant, plus d'une analogie de détail entre les reliefs et les médailles. Tout semble donc nous convier à établir au Gandhara un parallélisme suivi entre le développement de la glyptique et celui de la sculpture, ces branches si voisines de l'art. Leurs procédés à toutes deux, étant d'origine hellénistique, seront également portés dès le début à leur perfection; puis toutes deux subiront la même sorte de régression entre les mains d'apprentis indigènes de plus en plus inexperts, jusqu'an moment on la tradition grecque achèvera de se perdre dans le plus lamentable bonsillage. Telle est bien, en effet, nous l'avons vu (0, l'évolution des monnaies du Nord-Ouest de l'Inde : car, par une chance favorable, c'est sensiblement la même série numismatique qui se continue ainsi, des pièces les plus belles aux plus barbares, pendant six siècles. Cette fois ou jamais, nous tenons le fil conducteur cherché : l'ordre chronologique marchant en sens inverse de la valeur esthétique, ce que l'école indo-grecque aura en de mieux sera son commencement et son histoire deviendra celle de sa décadence. Enfin, pour mesurer le degré de celle-ci nous disposerons d'un étalon infaillible : il suffira d'en juger d'après l'élimination progressive de l'élément hellénique, au début tout à fait dominant, et qui va s'effaçant peu à peu.

De notre point de vue européen, cette théorie ne peut manquer de nous apparaître comme indubitablement conforme au cours naturel de nos pensées, sinon des choses elles-mêmes: mais ce n'est pas une raison pour fermer l'oreille à la fâchcuse voix de la critique. Si la corrélation entre le monnayage et la sculpture était à ce point étroite, on ne comprendrait plus que les médiocres monnaies des Guptas, sur lesquelles les derniers vestiges de lettres greeques ont achevé de disparaître, soient justement contemporaines des plus belles statues de Mathurá et de Bénarès (par

<sup>(1)</sup> Cf t II, p 165 et 437.

leur talent. Aussi bien avons-nous déjà constaté, chemin faisant, plus d'une analogie de détail entre les reliefs et les médailles. Tout semble donc nous convier à établir au Gandhara un parallélisme suivi entre le développement de la glyptique et celui de la sculpture, ces branches si voisines de l'art. Leurs procédés à toutes deux, étant d'origine hellénistique, seront également portés dès le début à leur perfection; puis toutes deux subiront la même sorte de régression entre les mains d'apprentis indigènes de plus en plus inexperts, jusqu'au moment où la tradition greeque achèvera de se perdre dans le plus lamentable bousillage. Telle est bien, en effet, nous l'avons vu (0), l'évolution des monnaies du Nord-Quest de l'Inde : car, par une chance favorable, c'est sensiblement la même série numismatique qui se continue ainsi, des pièces les plus belles aux plus barbares, pendant six siècles. Cette fois on jamais, nous tenons le fil conducteur cherché : l'ordre chronologique marchant en sens inverse de la valeur esthétique, ce que l'école indo-grecque aura en de mienx sera son commencement et son histoire deviendra celle de sa décadence. Enfin, pour mesurer le degré de celle-ci nous disposerons d'un étalon infaillible : il suffira d'en juger d'après l'élimination progressive de l'élément hellénique, au début tout à fait dominant, et qui va s'effaçant peu à peu.

De notre point de vue européen, cette théorie ne pent manquer de nous apparaître comme indubitablement conforme au cours naturel de nos pensées, sinon des choses elles-mêmes: mais ce n'est pas une raison pour fermer l'oreille à la fachcuse voix de la critique. Si la corrélation entre le monnayage et la sculpture était à ce point étroite, on ne comprendrait plus que les médiocres monnaies des Guptas, sur lesquelles les derniers vestiges de lettres grecques ont achevé de disparaître, soient justement contemporaines des plus belles statues de Mathurd et de Bénarès (par

suivre une (volution analogue à celle de la numismatique; mais il faut renoncer à calquer pas à pas le développement de l'une sur coloi de l'autre.

L'ÉPIGRAPHIE. - Qui sait d'ailleurs au juste jusqu'à quel point valent les arguments tirés de la numismatique et combien de fantaisies individuelles et de caprices du hasard se dissimulent sous la fixité purement théorique de la série? Le fait seul que les monnaies doivent être elles-mêmes rangées au nombre des productions de l'école indo-grecque suffit à vicier quelque peu leur témoignage. Tel est en effet le maléfice particulier qui s'attache aux arts d'importation. Sans doute, dans toute histoire artistique, il y a des éléments de variations dont on doit tenir compte, selon que l'artiste est plus ou moins bon, le donateur plus ou moins riche, le site plus ou moins voisin des grands centres, les matériaux disponibles plus ou moins favorables à l'exécution ou à la conservation des œuvres, etc. Mais s'il faut encore ajouter à toutes ces raisons de perplexité l'éventualité perpétuellement menaçante que, jadis, un passant ait brouillé comme à plaisir la contexture de la trame dont nous tâchons de démêler les fils, mieux vaut, semblet-il, renoncer à ce vain casse-tête. Avouons-le sans ambages : il ne subsiste vraiment qu'un instrument de précision pour fixer l'époque exacte d'une sculpture déterminée, à savoir les inscriptions..... Le lecteur qui nous voit depuis si longtemps nous débattie et nous enliser dans les sables mouvants de l'histoire indienne a déjà son opinion faite : les inscriptions nous sauveraient, mais il n'y en a pas. - C'est en quoi il se trompe : il y en a, et tant au Gandhâra que dans les pays circonvoisins on en a déjà réuni une quarantaine (1). - Mais alors elles ne se déchissrent pas? -Pardon; bien que le caractère si cursif de la kharosthi soit d'une

thian Period of Indian history, Ind. Antiq., février 1908, p. 67) et du Prof. J. Ph. Voort. (Inscribed Gandhara Sculptures.

<sup>(1)</sup> Nous pouvous renvoyer le lecteur aux listes de M. R. D. Buyens (List of dated Kharosthi Inscriptions, dans The Scy-

lecture peu facile, cependant elles se lisent, et même elles se comprennent, le prâkrit dans lequel elles sont rédigées voisinant de près avec le sanskrit. — Mais alors elles ne se rapportent jamais aux sculptures? — Erreur: quinze au moins d'entre elles sont directement gravées sur des bas-relies on des statues de l'école. — Mais alors ces inscriptions votives ne sont pas datées? — Il y en a au moins deux, sinon trois, qui débutent par une date clairement lisible. — Mais alors, qu'attend-on pour faire des œuvres qui les portent les points de repère dont le besoin se fait si vivement sentir? — Seulement de savoir à quelle ère leur date se réfère...

Telle est l'ironie du sort. Les documents qui devaient enfin --suprême recours - nous apporter quelque sécurité sont la source de difficultés nouvelles et ont déjà fourni matière à des discussions sans fin. On n'attend pas de nous que nous prétendions résoudre en passant les épineux problèmes auxquels tant d'indianistes éminents se sont attaqués sans parvenir à s'entendre (1). Nous ne saurions toutefois nous soustraire à l'obligation de prendre parti ou, pour mieux dire, d'introduire dans le débat les conclusions auxquelles nos documents artistiques nous ont nécessairement conduits : car là se borne notre rôle. Tout le monde s'est d'ailleurs mis d'accord sur le fait qu'il n'y a, en gros, que deux solutions possibles, quitte à se diviser ensuite tant sur le choix à faire entre elles que sur le mode de leur traitement. Selon la première, la multiplicité des peuples qui ont dominé l'Inde du Nord suppose une variété d'ères entre lesquelles se répartissent leurs diverses inscriptions. Quant aux difficultés de moindre importance que laisse subsister cette première complication, elles trouveraient tant bien que mal un remède dans un usage qui nous est familier et qui est posté-

dans A. S. I., Ann. Rep. 1903-1904, p. 244). — Bien entendu, nous ne faisons pas entrer ici en ligne de compte les inscriptions de Mathurà.

e) On trouvera commodément réunis, sur l'initiative du D' F. W. Thoras, tous les éléments de la cause dans le J. R. A. S. de 1913.

rieurement attesté dans l'Inde : il suffirait d'admettre que les dates ont pu dès lors s'écrire de façon abrégée en omettant le chiffre des centaines, et, à plus forte raison (mais cette éventualité est ici hors de cause), celui des milliers. Les lecteurs désireux d'entendre les deux sons de cloche ferout bien de lire les critiques que M. Fleet, le champion de l'opinion adverse, a dirigées avec une verve incisive contre co double expédient, selon lui périmé. Partisan d'une ère unique, il ramène bon gré mal gré à une seule série, quel que soit le chiffre d'années qu'elles énoncent ou la race du roi qu'elles nonment, toutes les inscriptions sorties du sol du Gandhâra ou du Penjàb. Il a pu ainsi édifier à son tour une théorie d'une rigueur et d'une simplicité admirables. En fait nous ne lui connaissons qu'un défaut : c'est, comme on l'a montré, de se réduire elle-même à l'absurde <sup>(1)</sup>.

Use infotnèse. — Aussi croyons-nous devoir renoncer pour notre part à imposer à la manifeste complexité des faits ce système de simplification à outrance. Dès lors nous devons retomber dans les anciens errements de la «pluralité des ères» et de «l'omission des siècles», sauf à prendre nos précautions contre les défauts les plus évidents de ces pis-aller. Tout d'abord nous nous garderons d'attribuer indistinctement l'invention d'un comput spécial à tous les envaluisseurs qui ont successivement défilé au Gandhâra; nous réserverons cet honneur à ceux d'entre eux qui pouvaient se dire civilisés. Il paraît à première vue tout à fait improbable que des Barbares, comme les Kuṣaṇas et les Çakas, aient jamais possédé de fait, sinon de nom, une ère particulière (2). Nous savons en revanche — et une monnaie de Platon le confirme à propos (3) — que les Indo-Grecs avaient adopté celle de leurs anciens suzerains,

<sup>(1)</sup> Cf. ct-dessous, p. 405.

<sup>(</sup>c) Au vi stècle Song Yun a encore trouvé les Hephthalites complètement brouillés avec le calendrier (trad. Chavanes, dans le Bulletin de l'École frau-

çaise d'Extrême-Orient, L. III, 1903, p. 404).

<sup>(\*)</sup> Cf. P. GARDYER, Cat., pl. VI, 11 et p. 20; ou E. J. Rarsov, Indian Coins, p. 5, 8 20

les Séleucides (312 av. J.-C.). Les Pahlavas, de leur côté, avaientils apporté avec eux dans l'Inde celle des Arsacides? La réponse à cette question reste incertaine, et la branche orientale des Parthes a peut-être choisi pour compter les années un point de départ autre que l'an 248 av. J.-C. Mais il est un fait sur lequel nos documents nous contraignent à des affirmations positives : c'est à savoir l'emploi courant par les habitants mêmes du pays, lesquels étaient après tout aussi policés que personne, d'une ère proprement indigène et complètement indépendante de celles de leurs conquérants parthes ou grecs. Il serait vraiment par trop excessif de n'oublier dans l'Inde que les Indiens, et de ne tenir aucun compte de l'importance des changements politiques introduits dans le Nord-Ouest par ce qui fut peut-être pour eux la première révélation de leur unité nationale. On devine que nous voulons parler de ce Maurya-kála dont on a déjà cru lire la mention - depuis contestée et, il faut l'avouer, contestable - sur une inscription de l'Orissa (1), à l'autre extrémité de l'empire de Candragupta dont ce • temps » aurait commémoré l'avenement au trône (322-321 av. J.-C.). Apparemment le rival heureux de Séleucos avait cru devoir imiter sur ce point son exemple, non sans faire son profit des circonstances qui lui permettaient de prendre rétrospectivement dix ans d'avance sur le grand roi des Yavanas. Une chose du moins est sure : c'est que l'existence de cette ère des Mauryas est un postulat nécessaire de nos statues datées. Là-dessus aucune hésitation ne nous demeure permise, à telles enseignes qu'il nous faut délibérément risquer sur cette exigence impérative de nos documents la valeur historique de l'exposé qui va suivre. Mais voici le plus nouveau. Non seulement les Indiens du Nord-Ouest ont continué à se servir sous le joug étranger de l'ère qui était en vigueur parmi eux depuis qu'ils avaient été annexés à l'empire des Mauryas dans les der-

Disservini Indani, Actes du sixième Congrès des Orientalistes, t. III, p. 175-177; mais cf. Firer dans J. R. A. S.,

<sup>1910,</sup> p. 824, et Prof. Libras, List of Brohmi Inscriptions, n° 1345, dans Epigraphia Indica, vol. X. Appendix.

nières années du n° siècle avant J.-C., mais encore ils l'ont naturellement imposée à ceux de leurs vainqueurs qui, n'étant que des Barbares, n'en possédaient pas de leur cru. L'ère employée sous les rois Kuṣaṇas et à laquelle a fini par s'attacher le nom des Çakas débute en effet en 78-79 ap. J.-C. avec le v° siècle de celle des Mauryas, dont elle n'est que le prolongement déguisé sous une appellation nouvelle. Telle est du moins, pour reprendre une expression anglaise, «l'hypothèse ouvrière» — ouvrière de vraisemblance à défaut de certitude — qui nous aidera à dresser la charpente de notre essai.

## S II. LA FORMATION DE L'ÉCOLE (1er SIÈCLE AVANT J.-C.).

Il était seulement honnête de n'entretenir dans l'esprit du lecteur aucune espèce d'illusion sur le caractère problématique et provisoire de la construction historique que nous allons édifier sous ses yeux. Une franche erreur peut encore contribuer à l'avancement de la science : ce qui est pis qu'inutile, c'est d'éluder les questions ou de ne leur apporter que des solutions à dessein évasives. Lors même que nous ne réussirions qu'à esquisser le plan, à dégrossir quelques matériaux, à poser çà et là quelques pierres d'attente, notre effort ne sera pas complètement perdu. Or, à condition de nous borner à ce modeste programme, les movens de l'exécuter ne nous feront pas défaut. Grace aux nombreux chercheurs qui nous ont précédé, les documents sont déjà entassés à pied d'œuvre : il ne s'agit, en attendant de nouvelles découvertes, que de les faire tenir debout en les étayant les uns par les autres; et plus d'une tentative heureuse a déjà été faite en ce sens. Nous serons également servi par l'expérience acquise ailleurs et les lois nécessaires de toute évolution. C'est ainsi que personne ne nous demandera de justifier l'ouverture de la présente rubrique. Sans doute la naissance de l'École gréco-houddhique, provoquée qu'elle fut par l'invasion successive de deux éléments

également étrangers à son pays natal du Gandhâra, ne ressemblera que de loin à une génération spontanée: tout de même il faut bien qu'elle soit née et qu'à un moment donné, qui reste seul à définir, elle ait créé et fixé le répertoire dont nous avons conservé les débris. Enfin, pour écarter autant qu'il est possible tout élément d'appréciation par trop personnel, nous nous ferons dans les cas douteux un devoir de suivre les opinions moyennes et couramment acceptées de préférence aux hypothèses isolées, si originales qu'elles soient et si brillamment qu'elles aient été soutenues<sup>(0)</sup>.

Le caure général. — Nous avous laissé le royaume grec de l'Inde du Nord partagé dès le début par l'ambition de deux familles rivales. En Bactriane et dans la vallée de Kâboul règne la lignée d'Enkratides, tandis que le Penjab, avec Cakala-Enthydemia comme capitale, est devenu le siège de la pui-sance des successeurs de Démètrios, Cependant, entre 140 et 130 avant J.-C., les Cakas débordent, comme nous l'avons vu, sur la Bactriane : Hélioklès l'évacue, mais il réussit à fermer derrière lui les passes de l'Hindou-Koush. Détourné par ce rempart naturel, le flot des envahisseurs se rejette dans la direction du Sud-Ouest contre les Parthes et en moins de dix ans leur tue deux rois, l'hraate (138-128) qu'auraient trahi ses mercenaires grees, et son oncle Artabane (128-123), frère du premier Mithridate. D'après Justin (4, Mithridate II le Grand (123-88), fils d'Artabane, aurait seul réussi à les refouler. lls refluèrent alors du côté de l'Arachosie et de la Drangiane, dans ce Caka-sthâna (aujourd'hui le Séistan), où ils retrouvèrent, semble-t-il, des tribus de même race, déjà sédentaires et plus ou moins teintées de civilisation indo-iranienne. Ils leur apportèrent le nombre, elles leur fournirent des chefs: et c'est ainsi, croyons-

(9) Aussi, tont en acceptant la responsabilité de notre système, nous rangerons-nous le plus souvent — nous rengerons-nous he plus souvent — nous demandons pardon à M. Fleet — à l'avis de MM. A.-M. Botte, J. H. Massalt.

II. OLDENBERG, E. J. RAYSON, E. SENIET, Vincent Sutte, F. W. THOMAS, J. Ph. Vogel, etc., que seuls des désacronds d'order secondaire separent à present

<sup>(\*)</sup> XLII. 1-2.

nous, que leur horde semi-barbare pénétra enfin dans l'Inde par les passes qui conduisent dans le bassin inférieur de l'Indus, les mêmes qu'utilisèrent plus tard les premières invasions musulmanes (1). Peut-être même est-ce à cette invasion que la ville de Moultan dut de rester consacrée au culte, moins indien qu'iranien, du Soleil. Que se passa-t-il ensuite ? Nous ne savons au juste : mais c'est en vain que les derniers Indo-Grees, tels que Philoxène et Hippostrate, se transforment sur leurs monnaies en intrépides cavaliers comme pour mieux résister à ces nomades qui, plus encore que les Parthes, vivaient littéralement à cheval. Quand la «plaque de cuivre de Taxila » et le «chapiteau aux lions de Mathura » nous renseignent, nous trouvons partout installés des satrapes Cakas, — les premiers en l'an 72 et 78 d'une ère inconnue (2) et sous la suzeraineté d'un roi des rois nommé Mogas, que l'on identifie habituellement avec le Mauès des monnaies. Or ce Mauès, sans doute pour assirmer de saçon plus ostensible la transmission de souveraineté, frappe des monnaies directement imitées de celles du premier des Indo-Grees, Démètrios. Aussi craignons-nous que les numismates n'aient une tendance à le remonter plus que de raison, les uns disent jusqu'à l'an 120 avant J.-C. (5). Nous venons de voir qu'à cette date les Çakas étaient encore occupés à se frayer, les armes à la main, un chemin à travers la Parthie, et la conquête de tout le Nord-Ouest de l'Inde ne s'est pas faite en un jour. Le pouvoir incontesté de Manès se placerait ainsi au plus tôt dans le premier quart du 1er siècle, dont ses successeurs, Azès, Azilisès, etc., occuperaient le reste. Désormais il n'est plus question de

(1) Sil n'est pas superflu d'apporter sur ce point notre témoignage, nous considerons que l'idée de les faire descendre dans l'Inde par le Kaçmir est, d'après ce que nous atons vu des moyens d'accès de ce pays, une aberration pure. Cf. F. W. Tuonis, dans J. R. I. S., 1906, p 216. 6 Faut-il lire l'an [1]78 de l'ere parthe, soit I'an 70 (=248-178) avant notre ère?

<sup>(</sup> E. J. Rerson, Indian Coins, p. 7. 5 ag : il est vrai que P. Gandven (Cat., p. xL) affirme sculement qu'il est simpossible de placer le roi Manès à une date plus tardive que le milien du 1" siàcle avant J.-C. v. Nous proposons une solution movenne.

domination hellénique dans le Penjàb; seule la haute vallée de Kâboul offrira, jusqu'aux premières années du siècle suivant, un refuge inexpugnable aux derniers héritiers des Indo-Grees.

Ainsi s'organise le plus simplement la chronologie du 1º siècle avant notre ère. Est-ce à dire que dans ce système tontes les difficultés s'évanouissent? Bien suspect nous serait au contraire celui qui, sans le secours d'aucun fait nouveau, prétendrait dès à présent les lever toutes. Mais, tel quel, celui-ci satisfait à toutes les exigences raisonnables de notre sujet. La principale est évidemment celle qui nous a incliné à prolonger quelque peu la durée de la domination bellénique au Gandhara. Encore ne faut-il pas oublier qu'entre les premières conquêtes indiennes de Démètrios (vers 200 avant notre ère) et la substitution des Cakas aux Yavanas, nous avons à loger les deux tiers au moins des trente-sept Basileus indo-grees connus; et il n'est pas sur que la liste en soit close (1). Même en mettant les dynasties doubles, est-ce trop demander pour tant de règnes qu'une marge de 120 ans? Mais d'autre part, il serait vain de vouloir contester que la juridiction des satrapes se soit étendue de Taxila à la rive droite de l'Indus, alors que nous savons qu'elle a remonté la rivière de Kâboul jusqu'au Kāpica, c'est-à-dire jusqu'à Jellalabād 2. Si donc le Gandhāra fut hien le berceau de l'école gréco-bouddhique 1, il s'ensuit que le grain semé sous les dynastes grees n'a achevé de lever, ainsi que l'avait pressenti M. Senarta, que sous les satrapes sevilio-parthes. Reste à savoir si tel est aussi le témoignage des monuments conservés.

Les poccuents announters. — On ne saurait en effet, sous prétexte que des certitudes manquent, adopter au gré de ses préfé-

<sup>(1) (.</sup>f. B. WHITERELD, Cat. of couns. Labore, 1913, p. 7.

m Cf. E. J. Rirson, Ancient India, Lou p. 151 et suit, p. 155

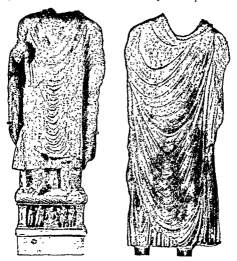
<sup>&</sup>quot; Of eldessus, t II, p \$43 et suiv et erdessous, p 635 et suiv

<sup>\*</sup> Journal frietizer, fer -mars 1890

rences n'importe quelle probabilité. Il faut encore que pas un fait ne vienne pour l'instant heurter le système préféré; contre un tel bélier il n'est aucun de ces châteaux de cartes qui tienne. Aussi notre premier soin sera-t-il de rechercher si nos sculptures, nos monnaies, nos inscriptions gandhâriennes consentent à entrer sans violence dans le cadre que nous venons d'ajuster à leur intention.

Les statues inscrites. - Des trois statues datées que nous possédons, une seule nous intéresse directement ici : c'est le Buddha (fig. 477) provenant du val de Loriyan, dans les montagnes limitrophes du Gandhara et de l'Udyana, et sur le piédestal duquel M. Senart a lu la date Samv. 3180. Si mutilé qu'il soit, il porte, comme celui de Chârsadda (fig. 478), dans les plis de son manteau la marque d'une main hellénistique et - pouvons-nous ajouter à présent la preuve de son antériorité par rapport aux Buddhas de Kaniska. Aussi M. J. Ph. Vogel a-t-il déjà proposé de référer le chiffre gravé sur sa base à l'ère des Séleucides (312 avant J.-C.). D'accord avec lui sur les prémisses, nous demandons la permission d'adopter une conclusion légèrement différente. Autant l'emploi du comput grec nous paraît à sa place sur une pièce officielle et gouvernementale par essence, comme la monnaie de Platon, autant il nous semblerait difficile à justifier dans le cas d'un ex-voto privé, émanant d'un simple donateur indigène, tel que le Buddhaghosa de l'inscription. Or nous n'avons le choix qu'entre l'ère des Séleucides et celle des Mauryas, pour la simple raison que toute autre nous conduirait en pleine décadence de l'école. Rapportée à la seconde (321 avant J.-C.), la statue de Loriyan serait de l'an - 3 et fournirait une première confirmation des présomptions que nous avons déjà accumulées en faveur de l'existence des images du Buddha dès le

49 J. A., mai-juin 1899, p. 528. — Est-il néce-saire de faire remarquer que l'époque du atipa de Loriyân-Tangai, qui nous a fourni de nombreuses illustrations fig. 213, 220, 271, etc.), nous paraît au controire assez hasse (u' siècle après J.-C.?), et qu'il n'y a aucune contradiction à admettre des dates différentes pour des objets relevés sur le même site ? Cf. ci-dessous, p. 583. r" siècle avant notre ère<sup>(1)</sup>. Notons que sur le bas-relief qui décore le piédestal, le donateur et Indra même ont justement pris soin de



Fic. 677-578. — Les bell Beddis der (f p 490, 511, 518, 728) Fig. 677. — Musée de Calcuta, nº 6901. Processant de Lonyin-Tangon, Hauteur: 1 m. 62. Fig. 478. — Statue de Rigier: la tive, repportée, a été suppronée sei; le piedental est reproduit à part sur la fig. 579.

D'après J Ph. Vocts. d S. I , den Rey 1903-5, pl LXIX e et à

revêtir le costume seythe, culotte et tunique (2 : on ne saurait entrer de meilleure grâce dans nos vues.

(1) Cf. t. 11, p. 438 et suis. - " Cf. t. II, p. 88 et 92, n 9

Les types monétaires. — Autres images inscrites, les monnaies sont susceptibles de nous rendre deux sortes de services. Trouvées in situ au cours des souilles, elles datent approximativement le dépôt auquel elles sont associées : tel est par exemple le cas des monnaies d'Azès jointes comme offrandes au reliquaire de Dêh Bîmarân (fig. 7) ou déposées sous l'iconostase du «temple ionique» de Takșaçilâ (1). A notre avis leurs catalogues apportent des informations encore plus sûres par le simple relevé des types et des motifs qui se retrouvent à la fois, et de façon évidemment contemporaine, sur elles et sur les sculptures. Peut-être n'a-t-on pas oublié le triton qui enroule les replis de ses jambes sur les monnaies d'Hippostratos(2); ni, sur les mêmes ou celles de Polyxène, la cité coiffée de la couronne crénelée (3) ou la déesse à la corne d'abondance (4); ni comment celle-ci foisonne, accompagnée ou non de son partenaire, en passant des pièces des derniers Indo-Grecs à celles des premiers Indo-Scythes. Le rapport le plus frappant reste peut-être celui que présente, au turban près, le Pâncika de Lahore avec le type monétaire du satrape (5). Mais bien d'autres arrêtent l'œil le moins perspicace. Rappelons la Ménade au voile de la fig. 128, qu'on dirait directement copiée de celle de Mauès [6]; la Yavani de la fig. 342, qui affecte exactement l'allure et le costume de l'Athènè d'Azès (1); la Nikè à la palme (cf. fig. 88 a) que ces deux rois ont encore léguée à leur successeur Azili-ès (5), etc. Cette

<sup>3.</sup> Cf. A. S. L., t. V, p. 72 et 190 et notre fig. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> loir t. I., p. 242 etcl. fig. 124 avec pl. III, 19 (cf. la monnaie de Télèphe, sur Cat. Lahore, pl. IX, x).

<sup>(\*)</sup> Voir t. 1, p. 360 et 11, p. 68 et ef. pl. 111, 20.

<sup>&</sup>quot; Voirt. II. p. 143 et suiv., 171-173, et cl. pl. 111, 12, 18; IV. 7, 14, 16.

Voirt. II. p. 119 et cf. fig. 368 avec pl. IV. 17 et 19. Rappellerons-nons aussi le type des assistants biques de la fig. 2797

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. t. 1, p. 256 et P. Garden. The coins of the Greek and Septhic kings of Bactric and India in the British Museum, pl. AVI, g. Compares aussi la panthère de la fig. 129 et celle des mounaies d'Agathocle (bild, pl. IV, 6-8).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Nous sommes heureux de pouvoir pleme ee rapprochement sous l'autorité de M. P. Ganvara, Greck influence on Induan Art, dans les Transact, third Int. Congr. Hist. Relig., Oxford, 1908, II, p. 83.

<sup>&#</sup>x27; Gf. t H, p. 170.

série d'analogies dont la cohésion (est-il besoin de le faire remarquer?) augmente encore la valeur probante, nous paraît dater sùrement du un siècle avant J.-C. les premiers exemplaires de ces motifs décoratifs et de ces statues. On en trouvera peut-être l'énumération un peu courte : il est vrai, mais elle vaut à elle seule bien des pages, car c'est une pincée de faits.

Les modèles hellénistiques. — A côté de ces rapprochements décisifs viendront se ranger, mais en seconde ligne, ceux que nous avons

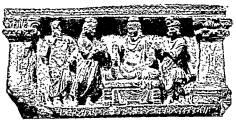


Fig. 479 — L'Institution de Bornishteu et doublec (et p. 92, 220-221, 548, 554)
Bestah Museum Procesaut de Palatu-Préci, pres de Réjar. Hanteur o m. 19.
Profestal ment di de Riblingur, pour la tattee, et 65 475

pu faire également entre les productions de l'art hellénistique antérieur à la conquête romaine et celles des sculpteurs gandhàriens. Le moindre défant de ces artistes tard venus et travaillant en des pays neufs, à l'abri du contrôle et de l'humeur lastidieuse des connaisseurs, est la manie de s'inspirer des œuvres en vogue, pour ne pas dire tout crument l'habitude du plagiat. La loi du moindre effort devait inévitablement les y conduire, et c'est ainsi qu'ils trahissent à la fois, et si clairement, leur temps et leurs origines. Ici encore il suffira de récapituler les remarques notées chemin foisant. Nous avons déjà relevé, au cours d'un précédent volume, les seènes de Gigantomachie ou les Atlantes ailés qui rappellent la fameuse frise de Pergame; les jeux d'Amours renouvelés des erotopagnia alexandrins; ou encore les quelques vestiges rencontrés d'un ordre indo-ionique apparemment antérieur à l'universel engouement pour l'acanthe corinthienne (1). Depuis, l'on aura vu cette liste s'augmenter de l'enlèvement de la Nagt, imité de celui de Ganymède (2), et, enfin et surtout, de la plupart des types utilisés par l'iconographie. Qu'il s'agisse de celui d'Apollon ou de Zeus, de Dionysos ou d'Éros, d'Héraklès ou de Pan (3), tous, dès leur apparition, se rattachent directement à des modèles hellénistiques; et cette fois aussi un tel faisceau d'emprunts ne laisse pas d'avoir son poids dans la balance. Où l'on devine que notre embarras commence, c'est quand il s'agit de préciser, parmi tant et tant de répliques, quels sont les spécimens parus les premiers.

Les motifs indo-iraniens. -- Voici qui complique encore le problème: on ne voit aucune raison pour que les autres éléments qui entrent dans la composition du répertoire n'aient pas également participé à sa formation. Il n'y aurait en principe rien d'absurde à faire coïncider l'adaptation des motifs persans, palmettes, merlons, chapiteaux persépolitains, pyrée (4), etc., avec la domination des Caka-Pahlavas, si, chez ces demi-civilisés, il était seulement permis de parler d'une tradition artistique. Et peut-être se souvient-on que la question a déjà été posée de savoir s'il ne convenait pas de considérer comme «primitif » l'emploi, également constaté, des décors et des symboles (lotus, balustrades, arche en fer à cheval, arbre, tròne, roue, stupa, etc.) qui sont la plus authentique création du vieil art indien (5). Rien ne serait même plus logique, nous l'avons reconnu, que de répondre par l'affirmative. Iraniennes ou indiennes, toutes ces reprises sont semblablement empruntées à ce que nous avons appelé l'ancienne école : et de

Of t. I, p 214, 233, 244.
Noir t. II, p. 36 et cf fig 318-320.

<sup>(\*)</sup> Voir surtout t. II, p. 360.
(\*) Cf. t. I, p. 222, 224, 262.

<sup>(1)</sup> Cl. t. I. p. 218 et aniv.

même qu'à l'origine d'un métis au premier degré ou a besoin de deux ascendants de race pure, aux débuts de l'école indo-grecque nous placerions au même titre les motifs caractéristiquement



Fig. 180 - Brooms de noblee acties (cf. p. 370, 142, 511, 550, 701-703, 709).

Music de Calcutta, nº G. 258, Provinant de Jamdi-Garhit Hauteur : 0 m. 47.

indiens à côté de ceux qui sont foncièrement hellénistiques. Malheureusement on ne tarderait pas à s'apercesoir que, dans la pratique, les règles les mieux déduites ne comptent parfors, en fait d'exemples, que des exceptions. Tout d'abord nous avons déjà pu constater l'absence totale dans les fouilles d'ensembles décoratifs

purement indigènes (1); en revanche, légion sont les compositions gandhàriennes que nous savons par ailleurs tardives, et où cependant décors indiens, persans et grecs continuent à s'entasser pêle-mêle dans une confusion telle que l'on en reste d'abord déconcerté (2).

L'OCUVRE DU 1er SIÈCLE AVANT NOTRE ÈRE. - Devons-nous donc décidément renoncer à tirer du seul examen de nos monuments aucun renseignement d'ordre chronologique ? Il est temps d'en finir avec cette éternelle question; mais nous ne nous en tirerons qu'à condition d'introduire dans le débat un élément d'appréciation que, jusqu'à présent, nous n'avions pu faire entrer en ligne de compte. Répétons-le une dernière sois, cela dépend des espèces : et ajoutons que, dans tous les cas, on devra soigneusement distinguer entre ce que traite l'artiste et la manière dont il le traite. Volontiers nous dirions, en outrant à peine notre pensée, qu'en matière de chronologie gandhârienne, le sujet n'est rien et le style est tout. Justement parce que le trait dominant de l'école, après un éclectisme qu'aucun motif ne rebute, est une rouline que ne lasse aucune répétition, la façon de sculpter y est infiniment plus significative que ce qu'on sculpte. Dès la seconde moitié du re siècle après J.-C., quand les divers ingrédients dont elle est faite auront été suffisamment délayés et brassés ensemble dans les ateliers locaux, le gros de son œuvre va, hélas, nous apparaître comme empâté dans l'uniforme médiocrité d'une technique machinale et molle. Quel que soit le sujet de la statue ou du basrelief, ceux-ci ne mériteront d'être classés surement parmi les œuvres du siècle précédent qu'autant qu'ils conserveront la trace de quelque tâtonnement ou garderont un accent de nouveauté plus facile à sentir qu'à décrire. Comme nous ne pouvons discuter chaque cas particulier et faire l'histoire de chaque type - ce sera

<sup>&#</sup>x27; Voir t. II, p. 162 et cf p. 464. -- ' Cf. t. 1, p. 258-259.

l'affaire des monographies futures, — force est de nous horner à quelques indications aussi vagues que prudentes. Que, par exemple, une sculpture nous présente des types vigoureusement



Fig. 481. — Bendul at 1st L'édacte dudite et les pieds décoltents (ef. p. 333, 535, 556, 556, 701-709, 709). Musée de Calcuta, a' 3696. Hauteur. o m 55. Sur le poch-ail la dyact d'Index, entre deu Bodhautuse.

traités, mais à peu près seuls en leur genre, comme c'est le cas des dieux marins de la figure 126, nous lui reconnaîtrons volontiers le caractère d'un premier essai, d'ailleurs sans lendemain. Lors même que le modèle aura réussi à s'imposer, nous placerons de préférence au début les répliques qui portent la marque du ciseau d'un artiste de race, telles les figures 87 et 325 parmi les Atlantes, 117 parmi les Amours on 123 parmi les Tritons, Quand enfin nous nous trouverons en présence des images le plus communément reproduites, comme celles du Buddha, nons croirons discerner les prototypes non seulement à l'excellence de leur technique, mais surtout à ce qu'ils témoignent d'efforts pour comprendre et pour rendre l'âme du personnage représenté (cf. tig. 445). Qu'un bas-relief de facture tout hellénistique admette en son sein, tel un corps étranger et insuffisamment assimilé, le vieux symbole bouddhique de la Prédication (cf. fig. 214 et 218), il y aura de grandes chances pour qu'il faille le rapporter, sauf vérification de détail, à une époque où l'école n'avait pas encore pris nettement parti et achevé de stéréotyper ses modèles. Devant telle autre frise, par ailleurs assez médiocre, un détail exceptionnellement grec pourra nous donner la même chose à penser : c'est un sculpteur fraichement imprégné des usages artistiques de l'Ionie qui s'est avisé de donner sur la figure 158 b à la mère du dieu des Indiens le char attelé de lions, véhicule traditionnel de la Magna Mater. Nous découvrons des raisons encore meilleures, parce qu'elles sont plus indépendantes de l'indice personnel de l'auteur (1), pour assigner une haute époque à ceux de nos bas-reliefs où la taille du personnage central, qu'il s'agisse de Cuddhodana (fig. 151), de Maya (fig. 152), du Bodhisattva (fig. 179, 447) ou du Buddha (fig. 239 et 257), ne dépasse pas, on à peine, celle des autres figurants. Mais, avec tout cela, il n'empêche que dans l'immense majorité des cas, nous nous sentons à nouveau ballottés sur une mer d'incertitudes où risquent de sombrer par contagion, en s'entrainant l'une l'autre, nos précédentes conjectures : car pour légitime qu'il soit, le critérium du style n'est malheureusement pas infaillible. Aussi sommes-nous trop heureux de raccrocher toute

<sup>19</sup> Gf. t 11, p 340 et ci-dessous, p 550-551

cette flottante chronologie à l'ancre de salut des monnaies et des inscriptions. Gette fois, il ne s'agit plus d'impressions subjectives ou de déductions logiques, mais de faits précis, palpables, dont chacun devra tenir compte et qui, acceptés de bonne foi, ne semblent pas susceptibles de deux interprétations. La trame serréo des médailles indo-grecques et indo-seythes retient dans ses mailles plus encore de motifs décoratifs et de types iconographiques qu'elles n'en portent figurés, tandis que, debout au seuil de notre ère, le Buddha de Loriyan-Tangai achève de rejeter dans le passé l'éclosion de l'œuvre la plus spécifiquement gréco-bouddhique de toutes. C'est pourquoi nous ne craignons pas d'affirmer que la meilleure partie du répertoire de l'école s'est constituée au cours du r' siècle avant J.-C.

Est-ce la peine de revenir, à la lueur de cette conclusion ferme, sur les conditions historiques de cette création? Tout d'abord, il va de soi que nous persisterons à en attribuer l'initiative au talent des artistes formés dans les ateliers de l'Asie antérieure et qu'avaient su se procurer les colonies grecques d'Alexandrie du Caucase, de Peukélaôtis et de Taxila. Pas un instant nous ne songerons à en faire honneur au vague philhellénisme des Parthes, tant vanté par les historiens classiques : tout au plus ces heureuses dispositions des Arsacides pourraient-elles servir à écarter d'un esprit inquiet la crainte que le royaume indo-gree ait jamais été isolé et, comme on dit, coupé de sa base. Que, pour le reste, Cakas et Pahlavas n'aient jamais joué dans le Penjah que le rôle de spectateurs et, jusqu'à un certain point, de bénéficiaires de l'influence hellénistique, la preuve en est donnée par leur monnayage, monument de servile imitation. Nous n'irons pas davantage chercher dans le goût personnel des rois ou satrapes sextho-parthes la raison d'être des motifs iraniens qui entrent dans la composition des sculptures gandháriennes, alors que nous les avons vus s'introduire dans l'Inde dès le temps d'Açoka. Encore moins nous attarderous-nous à discuter le paradoxe qui substituerait pour caractériser l'école du Gandhâra l'épithète d'indo-iranienne à celle d'indo-grecque. C'est trop manifestement exagérer l'importance de l'apport indirect, par l'intermédiaire du vieil art bouddhique, des quelques décors persons noyés dans la variété de son répertoire. L'élément hellénistique n'est pas seulement, quoi qu'on en puisse dire, celui qui a attiré et fixé sur elle l'attention des archéologues européens : c'est encore celui qui lui a apporté l'étincelle de vie. Nous avons retourné sous toutes ses faces la question des rapports de l'Inde et de la Grèce; sous quelque angle qu'on l'envisage, l'impression reste la même : le principe mâle était le grec. L'école n'est proprement ni la renaissance d'une branche quelconque de l'art oriental, ni le produit, inexplicablement engendré à distance, de cette influence « romaine », à laquelle on a parfois voulu donner le premier rôle dans son élaboration (1): elle est l'enfant naturel et à peine posthume de la domination hellénique dans le Nord-Ouest de l'Inde. Ses premières œuvres sont bien véritablement nées de la rencontre qui, nous l'avons montré dans le précédent chapitre, devait inévitablement survenir entre l'artiste grec et le donateur indien : il ne s'est agi que d'attendre le nombre d'années nécessaire pour que client et fournisseur se trouvassent en état de se comprendre. Par ailleurs, il nous avait semblé que Puskaràvati était le théâtre désigné de cette heureuse entente. Aussi n'est-ce pas pur effet du hasard que, dans les rares cas où le lieu de trouvaille des pièces que nous désignions tout à l'heure est notoire, il s'agisse le plus souvent des environs de Charsadda (2). C'est sur les recherches pratiquées aux abords des principaux centres de la colonisation grecque que nous comptons pour accroître le nombre des morceaux susceptibles d'être rapportés sans hésitation au re siècle avant notre ère. Car, il faut l'avouer, et nous l'avons déjà reconnu, leur liste est encore restreinte. Il est

<sup>(1)</sup> Nous reviendrons plus bas, p. 533 et suiv., sur cette question ou plutôt ce malentendu d'ailleurs facile à résondre

<sup>(3)</sup> Tel est le cas des figures 117, 124, 478; de même le modèle de la figure 110 a été trouvé à Taksacilà.

même permis de se demander si cet art hybride et focal aurait dépassé la banlieue des grandes villes, et si, sans l'intervention d'un ou de plusieurs facteurs nouveaux, il n'était pas voué à une aussi prompte résorption par le milieu indigène que les autres manifestations de la civilisation occidentale. Pour notre part, nous



Fio. 184 — Beddet acceptant (cf. p. 328, 551, 701-702, 704)
Musée de Lahore, n° 29 Montene: 0 m. 97

y consentons: mais en même temps nous tenons qu'il est nécessaire d'admettre — et qu'il est permis de s'attendre à voir confirmer par les fouilles — l'existence d'une première période de l'école du Gandhara correspondant par sa date comme par son inspiration à la période hellénistique, et non point encore gréco-romaine, de l'art méditerranéen. Qui réfléchira verra d'ailleurs que, faute d'admettre cette époque décisive de création qui a préparé les

esprits, distribué les rôles décoratifs et fixé les types iconographiques, on ne comprendrait rien à la soudaine multiplication des sculptures qu'il va falloir attribuer au premier siècle de notre ère.

## S III. LA PLORAISON DE L'ÉCOLE (1ee SIÈCLE APRÈS J.-C.).

Il serait oiseux de s'attarder à deviner quelles auraient été en d'autres circonstances les destinées de l'école : mieux vaut tout de suite énumérer les trois événements principaux qui marquèrent au Gandhara le cours du ier siècle après J.-C., et qui eurent tous trois une influence inégale, mais certaine, sur le grand développement qu'allait y prendre l'art bouddhique. Le premier - et celui qui, n'était la miraculeuse conversion de Kanişka, aurait le moins d'importance à notre point de vue - est la substitution de la domination des Kuşanas à celle des Caka-Pahlavas : car, si la période de formation de l'école est à cheval sur les deux dynasties indogrecque et indo-scythe, celle de plein épanouissement chevauche également sur celles des Indo-Parthes et des Indo-Koushans. Le second est l'extension considérable qu'a prise au début de l'Empire romain le commerce de l'Occident avec l'Inde : et ceci nous touche déjà plus directement, tant à cause du rôle d'intermédiaire souvent joué par les marchands, et des importations possibles d'objets d'art. qu'à raison de la facilité croissante des voyages et de l'effet de l'augmentation de la richesse publique sur le nombre et la splendeur des fondations religieuses. Enfin le troisième fait, et de beaucoup le plus intéressant pour nous, est la dissussion de l'art classique et les lointaines migrations d'artistes dont s'accompagna la prospérité économique dans toutes les parties du monde connu des anciens. On ne s'étonnera pas que l'école, entraînée dans ce grand mouvement, se soit mise, elle aussi, à fleurir avec une abondance extraordinaire, ni que l'éclat banal de sa prospérité ait jusqu'à présent obscurci aux yeux des archéologues la hardiesse

créatrice, mais encore peu vulgarisée, de la période d'élaboration (1).



Fig. 483. — Le nêne, streiné (ef. p. 398. 701-702. 709).

Muses de Péshawar. Provenant de Sahri-Bahld.

Dapora nos photogr. de l'éch. Servey.

Le facteur folitique. -- A la suite de quelles circonstances la souveraincté du Nord-Ouest de l'Inde a-t-elle passé, pendant la

<sup>(9</sup> M. le prof. A. Gaïxwerkt fixe encore l'origine de l'ecole à 30 4 D

première moitié du 1er siècle de notre ère, des mains des Cakas à celles de leurs cousins les Pahlavas, nous ne savons. Le fait, attesté par la numismatique, est confirmé par un texte chrétien et par une inscription bouddhique. D'après les Actes apocryphes de saint Thomas, c'est le roi parthe Gondopharès que l'apôtre serait venu évangéliser dans l'Inde; et ce nom, porté par de nombreuses monnaies, s'est retrouvé gravé sur une pierre de Takht-i-Bahai (1). Celle-ci place même la vingt-sixième année de son règne en l'an 103 d'une ère apparemment officielle et que le lapicide connaissait trop bien pour la spécifier davantage, mais dont il a emporté avec lui le secret. Il semble que ce doive être celle à laquelle nous avons déjà rapporté la mention du roi Mogas en l'an 78 : car il s'agit dans les deux cas de dynasties iraniennes, dont la seconde même est de pure extraction parthe. Seulement l'identification de Mogas avec Mauès deviendrait alors intenable; et il ne suffirait même pas, pour arranger les choses, d'y renoncer : car l'inscription continuerait à placer en l'an 103-26-77 l'avenement de Gondopharès à un trône qui nous est donné comme occupé en 78 par Mogas, et ainsi l'on ne ferait que tomber d'une difficulté dans une autre. Le seul remède commun serait d'admettre entre ces deux rois des rois » un intervalle de plus d'un siècle. Rapportée dans ces conditions à l'ère parthe, la date de Taklit-1-Bahai se traduit par l'an 55 après J.-C. (2), ce qui répond bien à notre attente. Mais c'est ici qu'intervient un fait nouveau et encore inexpliqué. Il existe dans l'Inde une ère connue sous le nom de Vikrama, dont on ignore l'origine exacte et dont le début est fixé à 58/7 ans

"

10 248 — 303 — + 55. En d'autres termes, il faudrait lire [1]78 pour Mogas et 303 pour Gondeplares. Dans cette hypothèse, le scribe n'aurait écrit 103, au heu de 3, qu'à raison du récent changement de siècle et pour éviter lincongruité de placer en une année 3 la vingt-sièrem année d'un rèrme.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Gf. A.-M. Boten, J. A., mai-juin 1904, p. 458. — Nous ne ferons par état de l'argument palégarphique, car s'il a conduit Binnen à placer Gondopharés avant Kanişka (Ind. Paleogr., p. 25), il a déterminé M. R. D. Bareau (Ind. Antiq., fév. 1908, p. 47) à le placer, au contraire, après.

avant la nôtre. Or, calculée d'après cet autre point de départ, l'aunée 103 aboutit à l'année 47 de notre style, chiffre trop voisin du premier pour n'être pas également satisfaisant. Si cette réussite n'est qu'un effet de hasard, aucune ne pouvait avoir des conséquences plus funestes pour la chronologie encore balbutiante du Gandhâra. Il n'en a pas fallu davantage pour inviter à rapporter à cette même ère Vikrama la série des dates, allant de 4 à 122, que nous possédons d'une tout autre dynastie, celle des Kuşanas. Du coup, Kanişka s'est trouvé remonté jusqu'au milieu du 1er siècle avant notre ère, expulsé d'autorité, ainsi que ses successeurs immédiats, de la vallée de Kâboul et condamné à cohabiter dans le plus inextricable pêle-mêle tant avec les Indo-Scythes qu'avec les derniers Indo-Grecs; après quoi, pour raccorder la théorie avec les faits acquis d'autre part, son auteur s'est trouvé acculé au parti désespéré de rejeter les deux Kadphisès après le groupe Kanişka-Vasudèva et les premières conquêtes des Kuşanas après l'apogée de leur empire - ce qui est proprement mettre la charrne avant les bœufs.

La date de Kanişka. — Mais ici nous abordons, on le sait, une des questions les plus controversées de l'histoire de l'Inde D. Elle paraissait pourlant avoir de bonne heure reçu sa solution. Selon Fergusson et M. le Prof. H. Oldenberg, Kanişka avait fondé l'ère dite Çaka en l'an 78/9 après J.-C., ce qui cadraît parfaitement avec les données de la numismatique. Toutefois, des objections s'élevèrent, dont la plus topique est que kanişka n'a jamais été un Seythe; et, sitôt ce lien rompu, la date du «shâh des shâhis» est partie à la dérive, tantôt dans un sens, tantôt dans un autre, au gré du flux et du reflux des fantaisies individuelles, depuis l'an 58 avant notre ère jusqu'en l'an 278 après. Nous nous serions volon-

O II suffit de renvoyer ici à l'article de M. le Prof. II. Occevezes dans les Nachr. K. Ges. Wiss. Göttingen, Phillfist. kl., 1911, p. 427 et suiv., et au J.R.A.S., année 1913 — Notre théorie a cié communiquée a la Société Asiatique de Paris dans sa séance du 11 décembre 1914.

tiers borné à jeter un voile pieux sur ces divagations, capables de compromettre la réputation de l'indianisme. Malheureusement, il n'en va pas de Kaniska comme de Gondopharès. Son nom est trop intimement mêlé à la légende bouddhique et associé à une fondation religieuse trop importante pour que nous puissions nous en débarrasser au passage avec une simple mention : il est de toute nécessité que nous précisions l'époque à laquelle il a régné sur la terre artistique et sainte du Gandhâra. Or, ce qui nous a dès l'abord frappé, c'est qu'après une période d'affolement l'aiguille de la boussole tendait à revenir à son point de départ. Parmi les adversaires les plus déclarés de la théorie dite de l'ère Çaka, la plupart en venaient à placer Kaniska quelques années avant ou après la date initiale de cette ère, si bien que, selon l'expression de M. F. W. Thomas, « c'eût été miracle qu'il l'eût manquée (1) ». Aussi nous préparions-nous, sous la pression unanime de nos documents et sans croire manquer de respect à nos savants confrères, à prendre avantage du fait que l'archéologie se contente de compter par lustres pour faire l'économie d'un comput de plus.

Il nous apparaissait d'ailleurs de plus en plus clairement, après les brillantes controverses dont la Royal Asiatic Society avait été le théâtre, qu'une bonne part des difficultés tenait à ce que dès le début la question s'était trouvée mal posée. S'il est bien certain que, comme tout le monde, Kanişka a eu une date, il est infiniment douteux à nos yeux qu'il ait jamais été le créateur d'une ère (2). Sans doute il se peut que nous nous trompions, et nous ne demandons pas mieux que d'en recevoir la preuve : mais cette preuve est justement celle que les partisans de la fondation par Kanişka de l'ère Vikrama ou de l'ère Çaka ont été également impuissants à nous donner : et ainsi, jusqu'à démonstration du contraire, il y a tout

<sup>(</sup>i) Cf. J. R. A. S., 1913, p. 650. En effet, M. A.-M. Bozza ramène la date proposée par M. Sylvan Lévi de l'an - 5 a l'an +75; et M. V. Smith, après être descendu jusqu'à 125, est remonté dans

la seconde édition de son History à 120 (p. 240) et dans son History of Fine Art in India (p. 132) à 78.

<sup>(9</sup> Cf. les observations présentées ci-dessus, t. II, p. 484 et suiv.

intérêt à ne pas embrouiller les choses à plaisir en mêlant la question de l'ère à celle de la date. En termes plus précis, c'est de façon tout à fait arbitraire et purement gratuite que l'on a d'abord lu, sur la série des inscriptions portant au génitif le nom de Kaniska,



Fig. 484. — Le grand miriste de Galvaril (cf. p. 377, 380, 554, 567-568, 690, 710).

Maire de Penharen. Procedul de Talhit-Rehai

Cl. A.S. I., has Bry 197-8, pt NLIV c.

les chiffres d'années 3, 8, 11, etc., comme inaugurant un comput nonvean. Ainsi que l'a bien montré M. Fleet et que la suite de la série, 31, 60, 74, 98, etc., avec le génitif des noms de Huviska et de Vâsudèva, le prouve surabondamment, le génitif du nom du roi n'a aucunement ce sens sur les inscriptions. Il signific simplement : [sous le règne] de Kaniska, de Huviska, etc., en l'an 3, 31, etc. d'une ère non autrement spécifiée. C'est à ce point de notre raisonnement que nous avons été très vivement frappé par une concidence au moins singulière : l'an 78/9 de notre ère commence exactement le re siècle de l'ère indienne des Mauryas. En effet 322/1+78/9 = 400.

Pourquoi le cacher? Cette simple opération d'arithmétique a été pour nous ce qu'on est convenu d'appeler un trait de lumière; et, après tout, il n'y a pas grand mal - puisqu'aussi bien nous ne saurions nous en dispenser - à ce que nous entreprenions à notre tour d'approfondir ce douloureux « secret de Kaniska » dont se languissent nos études. Notre solution a du moins pour elle le mérite de la simplicité la plus extrême : et en effet, il n'y avait aucun secret. En l'an 78/q il ne s'est rien passé de particulier, sauf qu'on eut à enregistrer un changement de siècle, phénomène qui dans toutes les ères se reproduit régulièrement tous les cent ans. Kanişka, qui peut-être ne commença à régner que trois ans plus tard, n'eut absolument rien à décréter, mais seulement à se laisser vivre. Les donateurs indigênes, dont les nombreuses inscriptions nous ont été conservées, ont continué paisiblement - anssi bien (notez-le) à Bénarès et à Mathurà que sur la frontière du Nord-Ouest - à dater leurs inscriptions dans l'ère indigène traditionnelle : sculement, au lieu d'écrire laborieusement, comme tout à l'heure : Sam. in c 10 4 4 - 318, en sept chiffres, ou Sam. in c 20 20 20 20 4 - 384. en neuf, ils font désormais l'économie de cet appareil décidément trop encombrant, et écrivent en abrégé : Sam. 3, 11, etc. pour [40] 3, [4] 11, etc. Geci admis, toutes les difficultés tombent. Les inscriptions ne sont pas datées de l'an 3, 11, etc. à partir du sacre. de la conversion on du concile (on quoi encore?) de Kani-ku, mais de l'an [40]3, [4] 11, etc. sous le règne de Kaniska. On concoit qu'elles déroulent avec la même sérénité la série des années [4] 3 : à [4] 60, sons Huviska. 74 à 98 sous Vasudèva, etc., pour

ne nommer ici que les principaux membres de la dynastie. C'est seulement quand les vassaux des Kuşanas continuèrent machinalement à compter jusqu'à 310, qu'ils se trouvèrent avoir créé l'apparence d'un comput original. Tel fut justement le cas des grands satrapes Cakas qui, sous la suzeraineté plus ou moins effective des Kuşanas, conservèrent longtemps le gouvernement du Sind et d'une partie de l'Inde occidentale. C'est d'eux que, pour le plus grand embarras des futurs historiens, l'ère ainsi prostituée aux barbares a fini par prendre son nom de «scythique», sans doute après leur écrasement par les Guptas à la fin du me siècle, et afin de la mieux distinguer de la nouvelle ère nationale instituée par les restaurateurs de l'empire Maurya (1). C'est à eux enfin que, sur la foi de cette désignation tardive, on a parfois voulu — et ici notre théorie rejoint celles de Cunningham et de M. A.-VI. Boyer attribuer sa fondation 2. Mais ce que le suzerain n'aurait su faire. comment le vassal l'aurait-il fait ? En réalité, dans ce cas particulier et tout à fait exceptionnel, on n'est jamais arrivé à dépister l'intervention personnelle et certaine d'aucun souverain, grand ou petit. La coutume, mère de la routine, et le temps, père de l'oubli, sont seuls responsables de toute l'affaire. L'ère dite « Caka» ou «des rois Çakas» n'est de fil en aiguille qu'un avatar méconnu de l'ère des Mauryas, artificiellement rajeunie de quatre siècles.

Cette conclusion, qui ne compromet personne, ne rend pas seulement compte de l'origine my stérieuse et de la bizarre appellation, quand enfin elle en reçoit une, de cette ère indienne; elle fournit encore la clef de plus d'une énigme accessoire. Bornons-nous à en

mais ceci n'est qu'une coïncidence, notre ère étant mexistante pour les Indiens.

O. D'après M. Feete, la première mention de l'ère sous le nom d'ère Çala daterait seulement de 505 (Journal of the Rogal Listic Society of Great Britain and Perland, 1913, p. 983). — C'est encore une curieure coixcidence que l'ère des Mauryas dale de Zagi, avant notre et celle des Guptas de Zagi/avant notre et et celle des Guptas de Zagi/avaprès:

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> M. A.-M. Boren (J. A., juillet-anit 1897) a proposé, comme on sut, le Kşaharda Nahapaha de Nasik, taodis que Gevevenax (Vum. Chron., 1888, p. 43 a et 1892, p. 43) tensil pour Chastana (Tisstanès) et [19310].

donner deux exemples précis, empruntés l'un à l'histoire et l'autre à la légende. Comment expliquerait-on que les Andhras, ces ennemis jurés des Cakas, aient pu employer la même ère que leurs adversaires, si celle-ci, loin d'être la création de barbares étrangers, n'avait été au fond le lien commun de toutes les populations jadis soumises au sceptre des Mauryas? Du même coup on comprend pourquoi les nations du Dekhan, que les Guptas ne réussirent jamais à asservir de façon durable, ont, avec leur conservatisme bien connu, persisté à s'y tenir et l'ont finalement propagée jusque dans leurs colonies de l'Indo-Chine et de l'Insulinde. D'autre part il était fatal que, parmi les peuples à la fois bouddhisés et barbarisés du Nord-Ouest, l'ère indigène, dont le point de départ précédait de deux générations à peine la propagation locale du Bouddhisme, finît par être considérée comme datant de la mort du Buddha - fait infiniment plus saillant devant leur vision rétrospective que l'avenement d'un empereur. C'est à raison de cette inévitable confusion que s'établit dans les âmes pieuses la croyance traditionnelle. recueillie par Hinan-tsang au Gandhàra, et qui voulait que Kanişka fût monté sur le trône non point, comme il le fit en effet, 400 ans après Candragupta, mais 400 ans après... le Nirvâna; et c'est aussi pourquoi des textes bouddhiques et Hiuan-tsang lui-même placent par ricochet Açoka, que trois cents ans séparent de Kaniska, cent ans seulement après le trépas du Maître (1). Et qu'on ne s'étonne

O M. Sylvain Lérv vient de montrer (J.R.A.S., 1916, p. 1016) que le témoignage de Hiuan-tsang an sujet de Kaniska (Rec., I, p. 99, 151; Trarefs, I, p. 203, 207) est emprunté su Vinaya des Vilát-Survástivádins, «que des indices aseze nombreut semblent reporter vers l'époque de Kaniska (cf. Les Élèments de formation du Divyácedáina dans Towag Pao, 1907, p. 11 de 1suiv.). Du même coup le chiffre de doo, adopté par les rédacteurs de ce Vinaxa, prend une imprédacteurs de ce Vinaxa, prend une impredactions de ce Vinaxa, prend une impredaction de ce Vinaxa, prendaction de ce Vinaxa, pren

portance qu'on ne saurait nier». — Pour Açoka, voir encore Hiuan-tsang (Rec., I. p. 150; II, 85; Tracels, I. p. 150; II, 88); Diegicadians p. hou et Acadimaçatala, éd. Sertera, II, p. 200.— Remarquez qu'en effet Candragupta monte sur le trône en 322 av. J.-C. (322 + 80 = hou ann avant Kaniska) et qu'Açoka ann avant Kaniska) et qu'Açoka aras avant Kaniska) et qu'Açoka ann avant Kaniska) et annis que nous allons placer Kaniska entre 80 et 110 de notre ére.

pas de l'intérêt que nous attachons à ces traditions évidemment erronées. Aufant il serait imprudent de les accepter sans réserves, autant il nous paraîtrait insuffisant de les rejeter purement et simplement : il est encore nécessaire de justifier comment elles ont pu germer dans les esprits et surprendre la bonne foi populaire. Or, c'est ce dont notre théorie fournit pour la première fois le moyen.



Fig. 483. — Nêwe serer, avec Bedana 18518 a c'el nopéerve (cf. p. 324, 328, 377-378, 567-568, 586, 690). Musée de Péshawar, Provenant de Takht-i-Bahai

Mais n'allons pas tomber dans le travers de présenter une simple hypothèse — nous parût-elle avoir de grandes chances d'avenir — comme une panacée capable de redresser à elle seule toutes les entorses dont boite encore l'histoire ancienne de l'Inde : il suffit que, dans le petit domaine et pendant la courte période que couvre notre sujet, elle nous permette d'harmoniser au meux tous les témoignages, d'où qu'ils viennent.

Les Kuşana. - Nous n'oublions pas d'ailleurs que notre connaissance de l'état politique de l'Inde du Nord au 1er siècle de notre ère repose avant tout sur les Annales chinoises, commentées par les monnaies et les inscriptions indigènes. Les renseignements chinois sont même si explicites que, pour une fois, ils ont mis tout le monde à peu près d'accord. Chacun répète dorilement la leçon qu'ils nous ont apprise : comment, lorsque les Yue-tche firent suir devant eux les Çakas (1), ils cédaient eux-mêmes à la pression de leurs voisins orientaux, les Huns, auxquels nous ne tarderons pas beaucoup à avoir affaire; comment ils quittèrent, vers l'an 165 avant J.-C., leurs pâturages du Kan-sou, à la frontière de Chine, pour l'étonnante migration qui, à travers toute l'Asie centrale, devait les conduire jusqu'à l'Inde; et comment, en l'an 128, l'envoyé chinois Tchang K'ien les trouva déjà établis au nord de l'Oxus. « Quelques années plus tard », ils se répandirent au sud du fleuve et partagèrent la Bactriane entre leurs cinq hordes. Admettons que cette répartition et l'adoption d'un genre de vie sédentaire leur aient pris le temps d'une génération : «Plus de cent ans après, le chef du clan des Kusans, Kozoulo-Kadphisès, attaqua et vainquit les quatre autres chefs (jab-gou). Il se nomma lui-même roi : le nom de son royaume fut Kuşan (2). " Entendez qu'il fonda une dynastie de ce nom, événement que d'autres textes s'accordent à placer, mais avec plus de précision, aux environs de l'an 25 de notre ère : et cette date est d'autre part confirmée par la façon dont Kozoulo-Kadphisès a imité sur ses monnaies les deniers d'Auguste. Mais l'hégémonie sur les tribus de sa race ne suffit pas à son ambition : «Il envaluit la Parthie, s'empara du territoire de Káboul; en outre il triompha du Pou-ta et du Kaçmir (3) et posséda entièrement ces royaumes. » Ces conquêtes nous sont données

<sup>(1)</sup> Cf. plus haut, t. II, p. 487.

<sup>(1)</sup> Nous suivons la traduction et l'interprétation de 4 d. Gravières (Tonng Pao, mai 1907, p. 187-194) qui sont elles-mêmes d'accord aux celles de

M. A.-M. Boren, J. A., mai-juin 1900.
C Le Pou-ta (cf. "Paktues" et "pou-khtous") scrait le pays de Ghazni. Par Ai-pin, qui désigna plus tard le Kâpica, il faut entendre à cette date le Kremir.

comme faites aux dépens de la Parthie (Ngan-si); et ce trait est bien conforme à ce que nous avons vu de la domination parthe sur toute cette région. Toutefois les documents numismatiques certifient que le roi supplanté dans la vallée de Káboul par Kozoulo-Kadphisès fut le dernier des Indo-Grees, Hermaios. On a beaucoup spéculé sur le fait que certaines pièces de cuivre portent ces deux

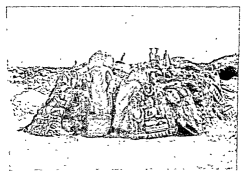


Fig. 486 — Spéciner de procète actives (cf. p. 592).

Pouilles de Su Aurel Strey à Sahri Bahlol.

Cl. t. S. I., Ann. Bry. 1911-12, pl. TEXFII

noms conjugués. On a imaginé qu'un instant le Kusana et le Grec ont battu monnaie ensemble, voire même qu'ils auraient commencé par sceller sur le dos des Parthes une alliance contre nature 0. Nous préférons pour notre part une explication beaucoup moins romanesque. Faute de posséder aucun monnayage de son cru, le jab-gou dut, pour s'en procurer, laisser fonctionner selon sa routine

R. B. Whitehead, Cat. Lahore, p. 172 et cf. I.R. I.S., 1913, p. 966 et 1034.

C. J. Ripson, Indian Coms, p. 16, 8 65;

habituelle l'atelier du vaincu : c'est peu à peu qu'il en vint à ajouter, puis à substituer définitivement son nom en exergue. Exactement de même, le kalife Omar frappe en Syrie à l'effigie de l'empereur Héraclius, en Perse à celle du dernier des Sassanides (1). Par ailleurs les acquisitions territoriales du chef turc restent en somme limitées à l'Afghanistan et au Kaçmîr. Il a franchi avec l'Hindou-Koush le glacis naturel, ou, comme disent les Anglais, la «frontière scientifique» de l'Inde; déjà il en tient les cless : il est réservé à son successeur de pénétrer, le premier de sa race, dans cette terre promise des hordes du Nord-Ouest. Poursuivons en effet notre lecture : « Kozoulo-Kadphisès mourut âgé de quatre-vingts ans (vers 60 après J.-C.?). Son fils Vima-Kadphisès devint roi à sa place. A son tour il conquit l'Inde et y établit un chef pour l'administrer. A partir de ce moment les Yue-tche devinrent extrêmement nuissants . . . » Est-ce la peine de faire remarquer que cette dernière phrase contient la condamnation péremptoire de toute théorie qui voudrait ne faire de la conquête de Vima-Kadphisès que la reprise en sous-œuvre de celle de Kaniska? Kozoulo-Kadohisès nous est explicitement donné comme le fondateur de la dynastie des Kusanas et son fils comme le premier d'entre ces potentats qui ait envahi l'Inde et jeté les bases de leur empire. Auquel des successeurs de Gondopharès, nous ne savons, mais c'est sûrement à un roi parthe que Vima-Kadphisès enleva le Gandhâra et le Penjâb entre 60 et 70 de notre ère; et peut-être étendit-il du même coup sa domination sur les satrapes Cakas et Pahlavas des bassins de l'Indus et du Gange.

Ici les Annales chinoises nous abandonnent et les historiens européens retombent dans leurs divergences: pourtant la route s'étend toute droite devant nous. La première mention de Kanişka est faite pour le moment par une inscription de Bénarès en Sam. 3 et la première de Huviska en Says. 31 par une inscription de Réla-

<sup>&</sup>quot;) H. Lavoix, Cat. des monnaies musulmanes de la Bibliothèque Nationale, Khalifes orientaux, preface, p. vii.

Bhadar, près de Mathura (1). C'est donc entre 80 et 110 après J.-C. que nous placerons avec confiance le règne du deuxième grand



Fm. 187 — Hanri un nave éroque (cf. p. 135, 148, 3 )3, 595)

Vusée de Perhamae, Procesant de Sahri-Bah'ol.

(1 & S. I., 4m Rep. 1911 12, 17 UI, hg. 16

empereur bouddhique. En revanche nous ignorons tout des carconstances de son avènement. Comme on ne lui connaît pas de lien de parenté avec les deux kadphisès, nous avions été tenté un

<sup>(2)</sup> Epigrophia Indica, VIII, p. 173. gical Museum at Mathura, p. 65, n. 171.

J. P. Vogel, Catalogue of the trehwolo- et 181, etc. Le Vásiska de Fan 19 (?).

instant d'imaginer une sorte d'usurpation du trône. Ainsi qu'il advint à plus d'un des rudes envahisseurs descendus du Nord-Ouest, Vima-Kadphisès semble s'être mal accommodé du climat de l'Inde, où les Annales chinoises stipulent qu'il préféra installer un vice-roi, sans doute choisi dans son clan. Est-ce cette viceroyauté qui fraya au Kuşana Kanişka l'accès du pouvoir suprême? Nous devons avouer que, à y regarder de près, aucun indice ne vient corroborer cette supposition qui, an premier abord, nous avait séduit. Le premier Kadphisès, en qui nous ne pouvons voir qu'un potentat relativement chétif et un jab-gou encore mal dégrossi, n'avait jamais pu ou su trouver un artiste capable de lui graver pour ses monnaies des poinçons originaux : et c'est ainsi que nous l'avons vu contrefaire tantôt celles d'un roi grec et tantôt celles d'un empereur romain (pl. V, 1-2). Au contraire les graveurs de son fils nous ont donné de lui une image d'une précision tout ethnographique (pl. V, 3). Qu'il les ait recrutés dans sa nouvelle conquête du Gandhâra, nous avons deux raisons de le croire : d'abord l'excellence du travail, puis l'emploi persistant de l'alphabet kharosthi dans la légende du revers. En tout cas nous connaissons grâce à eux les traits et le costume d'un Kuşana aussi bien que ceux d'un Valois ou d'un Bourbon. C'est très exactement le même type que nous retrouvons sur les pièces de Kanişka (pl. V, 5, 7) et nous n'apercevons pas qu'il ait été le moins du monde affiné par le contact de l'Inde : il est et reste le Tartare dans toute son horreur. Mais, à notre point de vue, il y a pis. Un observateur que ne hanterait aucune idée préconçue n'hésiterait pas une minute à déclarer que ses monnaies ont dû être frappées au nord du Paropamise. En effet leurs evergues arborent exclusivement l'alphabet grec (1) et, des quelque trente divinités qui figurent au revers.

23 on 28, n'a jamais dù joner que les seconds rôles, puisqu'il n'a pas laissé de monnaies, et il en serait de même du kanişka de l'an 41.

O Nous ne disons pas la langue grecque: cf. les observations de M. F. W. Tnomus, dans J. R. A. S., 1913, p. 636 et 1013 — Est-ce la peine de tépéter à ce

l'immense majorité est iranienne ou bien porte des noms iraniens (\*). En un mot les pièces de Kaniska peuvent bien être encore répandues dans le Nord-Ouest de l'Inde : aux images de Çiva et du Buddha près, elles n'ont littéralement rien d'indien, mais témoi-



Fig. 488. — Hierri, ac Kagrin [rece re provid] (cf. p. 144-145, 604).
Statue trouvée dans le Púpaharana-Vága de Brán (valles du Liddar). Hauteur. o m. 63
Cf. Hemores concernant l'As concride, 1, pl. 1XIII

gnent au contraire d'une orientation exactement tournée à l'opposite. Et ceci nous donne à craindre que les indianistes ne se soient créé à plaisir de graves embarras en voulant à toute force faire de ce fils du ciel » et de ce « shâh des shâhs » un maharaja de leur façon et le fondateur d'une de leurs ècres, lls ont beaucoup trop tiré le

propos ce que nous avons dit de l'absence de culture nationale non seulement chez les Çakas et les Turuşkas, mais même chez les anciens Bactriens (t. II, p. 444 et 499)?

(5) Cf et-dessus, t. II, p. 166 et suiv

Turc à eux. Sans doute Kanişka, que ce soit de son fait on du fait de son prédéce-seur, a étendu plus ou moins nominalement son pouvoir sur le cœur même de l'Inde, peut-être jusqu'à Patna, à coup sûr jusqu'à Bénarès; mais, si l'on en croit la tradition, il aurait également poussé ses conquêtes jusque dans le Turkestan chinois actuel, et nous n'avons aucune raison de penser qu'il attachât moins d'importance à ses possessions des bassins de l'Oxus on du Tarim que de l'Indus ou du Gange. Il faudra bien que les indologues se résignent à rendre la meilleure part de Kanişka à la Haute-Asie. Quoi qu'ils aient pu croire, c'est un personnage d'un tout autre acabit qu'un simple roi indien; indo-bactrien ne serait même pas assez dire; sonverain d'un empire qui servit de trait d'union entre l'Inde et la Chine, il mérite déjà l'épithète de sériudien.

Le rôle de Kanişka. - Ces constatations ne sont pas faites, tout au contraire, pour diminuer l'importance de son rôle dans la suite de notre exposé historique. Nous aurons notamment à nous souvenir de l'extension de sa souveraineté en Asie centrale quand il sera question de l'influence de l'école gréco-bouddhique dans ces parages (1). Mais des à présent rappelons-nous bien que Kaniska est resté avant tout connu dans la tradition populaire sous le titre de « roi du Gandhâra », à telles enseignes que la dynastie locale des Câhiyas se réclamait encore de lui au 1xº siècle de notre ère (2). C'est là en effet, dans cette sorte de vestibule attenant à la fois aux plaines et aux passes montagneuses, que se trouvait le centre de gravité de son pouvoir, ou, si l'on préfère, le point vital de la seule grande artère qui fit communiquer les deux moitiés de son empire, icté en travers sur le Toit du Monde comme un bissac sur un bât. On conçoit que dans l'intervalle de ses expéditions belliqueuses il s'y soit plus volontiers tenu, ainsi que l'araignée au milieu de

<sup>(1)</sup> Cf. ci-dessous, p. 642. Nous traiterons également (p. 645) la question des relations de Kanigka et de Pan-tchao.

<sup>(\*)</sup> Pour les références relatives aux rois Çibis de Kâboul, cf. ri-dessons, p 591, p. 1

sa toile, prêt à parer à tout événement, soulèvement intérieur de vassal ou empiétements d'ennemis sur les frontières. Remarquous que dans cette région, ce natif de la Haute-Asic était à même de choisir à son gré son climat et de goûter tour à tour la douceur des hivers indiens ou la fraicheur estivale des montagnes. C'est là enfin qu'il se serait converti au Bouddhisme, là qu'il aurait bâti. dans la banlieue de sa capitale d'hiver, Purusapura, la magnifique fondation par laquelle il voulut commémorer sur place ce miracle (1). Il est passablement douteux que le premier Kadphisès ait eu quelque penchant pour la Bonne Loi (2). Au second la légende kharosthi de ses monnaies donne le titre de mâhegrara, c'est-à-dire givaite (1), ce qui ne nous a pas paru après tout plus étrange que d'entendre un Héliodore, fils de Dion, s'intituler vishnouîte (bhdgavata). D'un autre côté, s'il est quelque part question d'une conversion de Gondopharès, c'est au christianisme. Seul haniska, que ce sont par conviction ou par politique, aurait embrassé la scule religion qui put servir de lieu commun entre ses hétérogènes sujets. Est-ce à dire qu'il faille faire dépendre de cet événement sensationnel la floraison de l'art du Gandhàra? Nous avons déjà mis le lecteur en garde contre une exagération si manifeste (4). Nous croyons savoir que, sous Gondopharès comme sous Vima-kadphisès, l'école avait poursuivi paisiblement le cours de ses destinées; et si Kaniska a pu exercer une influence favorable sur son évolution, ce ne sera toujours pas par son goût, mais seulement par son zèle. Un néophyte fervent n'est pas nécessairement un bon connaisseur. Que l'exemple du royal bătisseur et sa protection déclarée aient encouragé (toujours comme au temps d'Açoka (5) la multiplication des couvents et des sanctuaires - et cette fois même sur les deux versants des Pamirs le fait n'est évidemment pas négligeable et méritait d'être soigneu-

<sup>19</sup> Cf. t. II, p. 43g.

<sup>(9</sup> C. t. II, p. 438.

<sup>(3)</sup> Du moins c'est ainsi que nous transcrivons en sanskrit et par suite que

nous tradusons le prâkat mahienna d' t. 11 p. 399, nº 4 et p. 457)

<sup>11</sup> p. 399, n° 4 et p. 457 i 10 t.f. erdessus, t 11, p. 44 i

<sup>19</sup> Gf. ci-dessus t li, p 118

côté Ptolémée, au milieu du n° siècle, nous renseigne sur la route de terre la plus fréquentée, celle qui avait été suivie par Isidore de Charax, l'envoyé d'Auguste<sup>(i)</sup>, et qu'on pouvait appeler la route du Nord. Son grand souci était en effet d'éviter les déserts de Perse



Fig. 489. — Premire undiration of Counsaires, a Matheni (cf. p. 606). Music de Lakhnau Procesant du - Jail Mound - Hauteur o m. 66.

et de Caramanie; et c'est pourquoi de l'Euphrate elle gagnait d'abord, par le fameux défilé de Zagros, Echatane (Hamadan); puis, par les Portes Caspiennes, entrait en Hyrcanie; et enfin, à travers les régions les mieux arrosées de la Parthie et de la Margiane

rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1896, p. 456 et suiv.

ques. — Il s'agit probablement de la ville de Charax situee à l'embouchure du Tigre et de l'Emphrate (Merv), se dirigeait droit sur Bactres (Balkh). Là elle bifurquait : l'une des branches continuait, comme nous verrons bientot, dans la direction du Nord-Est, à travers l'Asie centrale, jusqu'an pays des Sères; l'autre descendait au Sud-Est, par les passes de la vallée de Kâboul, vers les bazars et les ports de l'Inde. Tel était du moins le grand « Trans-iranien » du temps. Nous ne pouvons entrer dans le détait des chemins d'intérêt secondaire, ceux, par exemple, qui menaient également aux bords de l'Indus en côtoyant le versant sud de l'Hindon-Koush, soit par l'Arie (Hérat) et Kâboul, soit par la Sakastène (Çaka-sthaha, Seistân) et l'Arachosie (Kandahar), en un mot par l'alnde blanche». Mentionnons toutefois comme un intéressant moyen terme entre les deux grandes voies de terre et de mer, celle mi-maritime et mi-terrestre du Golfe Persique.

Tous ces faits sont du domaine commun : mais il peut être intéressant de signaler que l'Inde, à son habitude, nous laisse deviner ce que les textes classiques nous apprennent explicitement. De cette activité commerciale elle a conservé, notamment dans les livres bouddhiques, plus d'un souvenir. Il en est de fort vagues, tels que les perpétuels récits de voyages au long cours, par caravanes on par bateaux, qu'entreprennent les marchands des contes. Il en est de plus précis, comme la mention dans le Sûtrâlankara du négociant de Takşaçilă qui, ruiné, s'en est allé refaire sa fortune dans le pays de Ta-tsin (1): car par ce nom tous les sinologues entendent l'Orient romain ou, plus précisément, la Syrie; et d'autre part, si le témoignage est bien d'Açvaghosa, il remonterait au moins au ne siècle. Enfin l'indianiste détient sur ce point d'histoire des documents historiques au premier chef: telles les inscriptions laissées dans les hypogées du Konkan par la colonie Yarana (on dirait aujourd'hui feringhi) des ports ; telles les monnaies romaines trouvées en si grand nombre dans le sol de l'Inde, depuis les passes

<sup>(1)</sup> Trad. Ed. Henen, p. 461.

de l'Afghanistan jusqu'à la côte du Malabar<sup>(1)</sup>. L'étonuante diffusion de ces dernières est clairement commentée, du côté européen, par



Fis. Sgu. - Pricini-Minister, a Mitotas of p. 195, 197, 157, 6032.

Marie de Matherd, nº C. 5. Hostey. om. 50.

les doléances de Pline l'Ancien et de Tacite's sur les centaines de millions de sesterces que contait, bon an mal an, à l'Empire romain la coquetterie de ses femmes. Elle n'est pas moins nettement

<sup>19</sup> Cf.R. Sewert, E-man Count in India, dame le Journ, of the Boyal Americ Secrety of Great British and Ireland, set 1903.

<sup>&</sup>quot; Parez, Hat Nov., VI, a6 et MI As, Tactet Assales, III, Sa par la bouche de l'empereur Tibere l

soulignée du côté indien par la substitution qui s'essetua vers ce même temps, dans l'usage de la langue, du mot dinnara (denier) au mot dramma (drachme). On a même pu chercher, et non sans vraisemblance, dans cet assuré au munéraire occidental la principale raison de la double nouveauté numismatique que constituent, d'une part, l'abondance et peut-être aussi le poids du monnayage d'or des Kuṣaṇas, de l'autre le caractère semi-cosmopolite à lui conséré par l'usage exclusif de l'alphabet grec (1).

De ces considérations d'ordre économique que devons-nous surtout retenir à notre point de vue? Au moins trois choses, semblet-il. Tout d'abord sur l'immense circuit fermé qui mène ou ramène, par terre ou par mer, d'Alexandrie dans l'Inde, le Gandhâra occupe, pour ainsi parler, l'autre pôle de la courbe. Non seulement la grande route de terre y conduit directement; mais le Périple nous avertit en propres termes qu'en dépit de la distance le grand port de Barygaza (Bharukaccha, Barotch, Broach), près de l'embouchure de la Narmadda - et non point seulement, comme on aurait pu s'y attendre, celui de Barbarikè, dans le delta de l'Indus était considéré comme le débouché maritime de la Proclaïde (2). De fait, si Apollonios de Tyane est censé avoir gagné Takşaçilâ à travers la Parthie (a), c'est par la voie du Golfe Arabique que l'apôtre saint Thomas se serait rendu à la cour de Gondopharès. L'importance du fait que le Gandhara se trouvait ainsi, de notoriété publique, à un nœud de la grande route du commerce international, n'échappera à aucun lecteur. En second lieu ce commerce portait avant tout sur des articles de luxe, les marchandises de choix étant par mer les pierres préciouses et les perles, par terre la soie: il en résultait des bénéfices considérables pour les exportateurs. Aussi est-ce le moment ou jamais de se souvenir que la clientèle

<sup>(</sup>h) Cf. J. Krysent, The Secret of Kanisha dans J.R.A.S., 1912, p. 981 et suiv.

in Périple, \$ 47. On reconnaît naturellement, dans cette Proclaide, la défor-

mation du nom du pays de Heuxelawris ou Pușkardvati.

<sup>(1)</sup> Apollonios serait revenu par le Golfe Persique.

des moines bouddhiques et la communauté elle-même se recrutaient plus volontiers dans cette caste des Vaiçyas (1), à laquelle nous devons également en Occident saint François d'Assise. Nous ne



Fig. 491. — Mêne personnice (cf. p. 197, 197, 603).

Musée de Mathurd, nº C. J. Hauteur : 1 m. 03.

serons plus surpris de voir si sonvent dans les légendes les bons marchands, au retour de quelque fructueuse expédition, s'empresser de faire les frais d'une fondation religieuse: façon sans donte de rendre des actions de grâce, peut-être aussi de purifier par ce pieux prélèvement sur leur bénéfice les procédés plus ou moins licites de son acquisition. Parfois même c'est dans le dessein de réunir ou de compléter les fonds nécessaires pour la construction et la décoration d'un stûpa ou d'un couvent, qu'ils entreprennent une nouvelle tournée de négoce(1). Car l'art aussi est un article de luxe, et sa prospérité suppose l'existence de donateurs aussi riches que généreux. Enfin il est une remarque de détail qui vaut encore la peine d'être faite. C'était la coutume des navigateurs étrangers, en abordant dans l'Inde, d'addoucir la figure (2) » du râja local par quelques cadeaux de bienvenue, qui tenaient lieu de droits de port. Or le Périple (3) recommande d'apporter comme présents non sculement des instruments de musique et même de jolies musiciennes, mais encore de l'argenterie (ἀργυρώματα) — celle-ci sans doute de fabrication alexandrine. Pensez seulement au fameux trésor de Bosco-Reale, où d'ailleurs se mêlent tant de traits orientaux, et ne vous demandez pas plus longtemps d'où viennent les modèles des patères de Dêhra-Ismail-Khân (fig. 300) et du Badakshan(4).

LE FACTEUR AUTISTIQUE. — Mais ce n'est pas seulement l'importation des objets d'art qu'ont provoquée l'augmentation de la richesse publique et la facilité régulière des communications : elles ont encore favorisé l'immigration d'artistes d'Occident. Nous avons dès longtemps insisté à propos de l'art du Gandhdra — et non sans courir le risque d'en méconnaître les origines hellénistiques — sur la prodigieuse prospérité dont jouit l'art gree à la faveur de la paix romaine et dont ténnoigne aussi bien son inépuisable fécondité que

<sup>11</sup> Divyacadana, p. 242 et passim.

<sup>(1)</sup> L'expression est empruntée à Ber-

<sup>(4) \$ 49.</sup> Cf. t. II, p. 70.

On sait que la figure centrale de la grande patère de Bosco Reale, au musée du Louvre, en qui l'on voit une person-

nification de la ville d'Alexandrue, est coiffée du même casque que Dêmètrios sur la pl. III., 5. — Pour une reproduction de la patère du Badakshin, aujourd'hui au British Museum, cf. Sir George Birdonoo, Industrial Art of India, p. 148, pl. II.

l'universalité de son expansion (1). Et sans doute il s'agit de l'art grec déjà sur son déclin, ne produisant plus guère en pays classique que des répliques, en pays barbare que des adaptations, et toujours et partout des copies de copies. Mais jamais il n'a été à meilleur marché ni d'un usage plus courant : nous le trouvons en même temps à la mode dans toutes les classes de la société, jusqu'aux plus bourgeoises, et répandu sur toute l'étendue du monde civilisé, d'Alexandrie à Thulè et de Gadès à Séleucie. Cet aspect des mœurs classiques au temps d'Auguste et des Antonins a été depuis longtemps dépeint en Italie (2) : il est loisible d'élargir à présent le tableau par delà l'horizon familier de la Méditerranée. Que de fois, pour notre part, devant la richesse décorative des ruines gandhàriennes, n'avons-nous pas entendu des officiers anglais, gens d'esprit fort rassis et plus préoccupés de sport que d'archéologie, évoquer, sons le coup d'un ravissement de surprise, le magique souvenir de Pompéi. Leur enthousiame les emportait un peu loin : mais il n'en est pas moins vrai que, là comme ici, la profusion et aussi, avouons-le, la médiocrité générale des œuvres atteste, dans tous les sens du mot, la vulgarisation de l'art. Et il ne serait pas impossible de discerner dans la littérature indienne, si imparfait miroir qu'elle soit de la vie, la répercussion de ce phénomène social. La rhétorique s'enrichit soudain de comparaisons empruntées au vocabulaire spécial des amateurs. Dans le Sútrilankara, par exemple, quand le roi des Cibis s'est dépouillé de sa chair pour la jeter dans la balance, il est pareil, nous dit Açvaghosa, à une statue qui se délite sous l'action de la pluie au point de devenir méconnaissable. Le même texte, d'accord avec le Lalita-vistara, attribue au Bodhisattva des talents de peintre et de sculpteur (n). Les arts plastiques, considérés comme de bon ton en dépit des basses exigences de leur

Of R. Hist. Relig., XXX, 1894, p. 365.
— Nous serions à présent disposé à accorder moins d'importance au fait, d'ailleurs vraisemblable, de cette immigration d'artistes itinérants.

<sup>\*</sup> FRIEDLÄNDER, Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms, etc.

c) Sütralankara, trad Ed. Hoben. p. 337 et 319 (ef Sylvam Levi, dans le Journal tenatoque, juillet - aout 1908.

technique manuelle, feront désormais partie d'une éducation libérale. Ce ne sera plus qu'un jeu pour les héros et même les héroines de roman et de théâtre que de faire le portrait ressemblant de leurs amours. Tous ces lieux communs traineront indéfiniment dans les traités de poétique: encore faut-il qu'à un moment donné ils aient correspondu à l'état des mœurs; et nous placerions plus volontiers au es siècle l'apparition de ces contumes nouvelles.

Une contagion aussi déclarée de l'art n'a pu se passer de l'intermédiaire de ses agents ordinaires, les ortistes : et par suite il y a de grandes chances pour que, dans le nombre de ceux qui travaillèrent alors au Gandhara, il s'en soit glissé plus d'un tout frais émoulu des ateliers méditerranéens. Nous connaissons par ailleurs assez bien les gens de métier auxquels tant d'œuvres de sens disparates et de facture similaire doivent d'être nées vers ce même temps aux quatre coins de la terre. Certes ils n'avaient pas tous du génie, ni même du talent : d'ordinaire c'étaient des praticiens, plutôt que des artistes, mais apparemment bons à tout faire et prêts selon l'occasion à s'improviser peintres, sculptents, graveurs, ciscleurs on fondeurs. Au besoin ils se faisaient aussi mosaistes, mais nous ne nous souvenous pas qu'on ait encore retrouvé dans les fouilles gandhâriennes aucun spécimen de ce procédé. En tout cas leur habileté de main et la richesse de leur répertoire sont indéniables, indéniable aussi l'aplomb avec lequel ils s'attaquent à n'importe quel sujet. On sait de reste qu'un « Græculus », surtout quand la faim l'aiguillonne, n'est jamais embarrassé. On nous l'a montré, s'enfonçant dans les provinces à la recherche de généreux patrons, tombant le plus souvent sur des gens désireux de s'acquérir des mérites par quelque fondation pieuse, et toujours prêt à assurer contre argent la réalisation artistique de leurs vœux. Nous pouvons à présent le suivre, au delà des hornes de l'Empire, sur les grandes routes commerciales de l'Extrême-Orient : et sans doute

p. 88), Lalita-tistara, éd. S. Lepmann, comparaison du Buddha-carita citée plus p. 156, l. h — Fautil rappeler la haut, t. I, p. 223?

ce n'est pas là que ces aventuriers auront rencontré les moindres de leurs aventures. Des avaddaa entiers sont consacrés à exalter leur talent extraordinaire, et l'on ne s'étonnera pas que, comme les



Fig. 1922. - TSchut De Bicchiville", 1 Materal (cf. p. 150, 604). Musée de Mathuid, n° C 2. Protenant de Pali-Aherd. Hautem 1 m. 20.

récits conservés de notre antiquité classique, ils s'attachent surtout à vanter leur savoir-faire dans le genre du trompe-l'œil<sup>(t)</sup>. Mais si ces artistes étrangers ont suscité des admirateurs enthousiastes,

-

<sup>14</sup> A. vov Schierver, Tibelan Tales (trad. Raistov), p. 360. Cf. Tăravătia (ch. 211) 64801184. - 11

peut-être aussi leur fallut-il parfois compter avec les cruels caprices des petits despotes orientaux. On nous parle de donateurs qui tantôt crèvent les yeux au praticien qu'ils viennent d'employer, tantôt complotent de le laisser mourir de faim au haut de la colonne qu'il a érigée<sup>(1)</sup>. Les moyens varient, l'intention ne change pas: on veut s'assurer qu'il n'aille pas recommencer, voire éclipser plus loin son dernier chef-d'œuvre.

Histoires de brigands ou contes à dormir debout, ces traditions populaires pourraient servir à illustrer de saçon assez pittoresque l'odyssée indieune de nos «Græculi»; elles ne sauraient passer pour nous fournir une relation authentique de leur venue. Sur ce point les renseignements nous font tristement défaut. On peut cependant alléguer le précédent favorable créé par le voyage d'Apollonios de Tyane : sur la route suivie par le sophiste, pourquoi des artistes n'auraient-ils pas passé? Un autre indice, plus probant peut-être, nous est apporté par les Actes de saint Thomas. Quoi qu'on doive penser de ce texte apocryphe, il est du moins certain que l'auteur a dù s'efforcer d'en rendre le contenu digne de foi. Or de quel expédient s'est-il avisé pour aplanir devant son héros la voie de la Judée à l'Inde ? De le faire embancher comme architecte par un marchand que Gondopharès, le roi du Gandhâra, avait spécialement chargé de cette commission (2) I Devons-nous dans cet honnête courtier reconnaître le marchand de Takşaçilâ que nous avons vu tout à l'heure revenir de Syrie, ou diagnostiquer plutôt quelque marchand nabatéen que son négoce ramenait annuellement dans l'Inde? Ce qui est sûr, c'est qu'aucun prétexte de mission ne saurait à présent nous paraître plus naturel ni mieux d'accord avec ce que nous croyons savoir des deux parts sur les conditions de l'offre et de la demande. Reconnaissons toutefois que quelques précisions feraient encore mieux notre affaire. Mais on

O Sútrálankára, trad. Ed Hunen. p. 453, Játaka, nº 253.

<sup>&</sup>quot; Renvoyous pour le détail on livre

de M. J. Dantways, Die Thomas-Legende (1912), dont le seul tort peut-être est de vouloir trop prouver.

s'étonnera beaucoup moins que nous n'en puissions pas apporter sur ce point, si l'on veut bien remarquer que nous sommes en train, et pour cause, d'écrire une histoire de l'art du Gandhara sans jamais citer un artiste. Comment pourrions-nous définir exactement la patrie de gens dont nous ne savons même pas les noms?



Fig. 493 - Tere De Marmini (ef. p. 96, 603). Tete avec bonnet persan, Musée de Mathurd, nº G. 39 Hauteur : a m 45.

Encore ceux-ci ne suffiraient-ils point à nous renseigner de façon tout à fait précise. La seule œuvre gréco-bouddhique qui, à notre connaissance, ne soit pas anonyme, est la cassette de Shâh-ji-Li-Dhèri, dont les inscriptions désignent, en même temps que le donateur Kaniska, Agiçala, le nava-karmika ou « maître de l'œuvre (1) ». On ne saurait raisonnablement hésiter à reconnaître, sous le dégui-

<sup>(1)</sup> On peut comparer le titre d'Ansegis, evactor operum regulum de Charlemagne 34.

sement d'une prononciation indienne qu'un hasard (sans doute un peu aidé) a faite significative, le nom d'Agésilas (1). Pour nous refuser à admettre une interprétation aussi simple, il faudrait rejeter en bloc non seulement toutes les transcriptions indiennes de mots grecs que nous donnent les textes classiques et les légendes des . monnaies, mais encore l'Héliodore, fils de Diya (Dion), de l'inscription de Besnagar et le Thaidora (Théodore), fils de Datis, de celle de Kaldarra (2). En fait l'unique défaut du reliquaire de Kaniska nous paraît être, dans la circonstance, de nous donner justement la sorte de signature que nous pouvions espérer. Cela est trop beau pour n'être pas suspect : tant il est vrai que la désiance toujours prête de l'esprit critique est au fond voisine de cette vague inquiétude « qui fait que l'homme craint son désir accompli ». Mais aurions-nous les meilleures raisons de surmonter ce morbide scrupule que nous ne serions toujours pas en état de deviner au seul nom d'Agésilas si celui qui le portait était, comme le qualificatif de dasa (- dasa, esclave) le donnerait à penser, un Eurasien natif du Gandhara et héritier de la profession paternelle, ou un Grec d'Asie Mineure récemment entré au service du roi. Il faut en convenir: sur le point de savoir s'il s'est effectivement produit au Gandhâra, dans le cours du 1er siècle, de nouveaux arrivages de Yavanas, nous sommes encore réduits à des présomptions assez vagues; nous ne voyons pourtant pas que personne songe ou puisse songer à contester la vraisemblance générale du fait, d'autant qu'on ne peut guère expliquer autrement la propagation jusque sur les bords de l'Indus des dernières nouveautés artistiques de la Syrie ou de Palmyre (3).

Of, plus haut, t. II, p. 440; Agiçala peut donner en sanskrit Agniçala (qui possède un etemple du feux); mais la contume subsiste dans l'Inde de transformer les noms étrangers de manière à leur donner, si possible, un sens dans le dialecte local.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Voir Archarological Survey of India, Annual Report 1908-9, p. 127; et Journal Asiatique, mai-juin 1899, p. 533 ou Indian Antiquary, mars 1908, n. 66.

P) Cf. les correspondances que nous relèverons plus loin, p. 546-547.

La question de l'influence bomaine. - L'afflux de la main-d'œuvre artistique, le rapide enrichissement des donateurs, finalement la conversion du souverain au Bouddhisme, tels sont donc, si nous les récapitulons bien, les trois facteurs principaux de l'épanouissement de l'école du Gandhâra au cours du premier siècle de notre ère. Nul ne disconviendra de leur importance : mais c'est une autre fonction que certains ont voulu leur attribuer. A leurs yeux ces trois éléments ne seraient pas de simples adjuvants, mais le germe même de la croissance de l'école. Ils u'y voient pas, comme nous, des sortes d'affluents venant renforcer sa vitesse acquise et sa force d'expansion : ils croient bel et bien y découvrir ses sources. L'art du Gandhara serait né au temps de Kanişka de l'ensemble de circonstances favorables que nous venons d'exposer : et, ce fait une fois admis, on n'a pas reculé devant les conséquences. Dès lors il ne serait pas seulement vrai de dire, comme nous l'avons fait, que la floraison de l'art du Gandhara n'est, à regarder les choses d'un peu haut, qu'un cas particulier d'un phénomène général et qui s'est étendu à tout l'ensemble du monde antique : c'est sa formation même qui, dans l'hypothèse que nous envisageons, serait le produit direct d'une influence non plus hellenistique, mais gréco-romaine. Aucun critique n'ose plus guère répéter, après Fergusson, que les sculptures du Gandbara sont « plus byzantines que romaines (1) »; mais il s'en trouve encore pour soutenir que leur style comme leurs modèles sont beaucoup moins grecs que «romains». On a déjà lu ci-dessus les raisons qui nous ont déterminé à chercher plus avant dans le passé les origines purement hellénistiques de l'école gandharienne (2). Nous les considérons toujours comme valables, et nous n'y reviendrions pas, si lour témoignage ne pouvait être adroitement tourné. Rien n'empêche en effet de supposer que l'art

<sup>(1)</sup> Cf. plus haut, t. I, p. 3g: voir pourtant M. le Colonel Wanneze dans Journal of the Royal Asiatic Society of

Great Britain and Ireland, 1913, p. 951.

(5) Voir notamment t. II, p. 442-443 et 500.

gréco-bouddhique ait traversé vers la fin du 1er siècle de notre ère une crise de croissance telle qu'elle équivaille à un changement d'orientation, voire même à une rénovation (1). Aussi faut-il spécifier pourquoi l'idée que nous nous faisons de sou évolution répugne aussi bien à l'hypothèse d'une déviation trop brusque qu'à celle, déjà réfutée, d'un retard par trop anormal.

Nous ne résisterons pas toutefois à l'envie de produire, pour commencer, contre les partisans de la création tardive, parce que romaine, des ateliers gandhâriens, un orgument topique, que l'élargissement de notre horizon vient de faire surgir. Si l'école avait attendu Kaniska pour naître, il n'est pas sûr qu'elle fût jamais née; en tout cas, elle n'aurait jamais atteint sous lui le degré de splendeur auquel chacun se plaît à reconnaître qu'elle a monté. Ni la dévotion générale au Bouddhisme, ni le commerce et la richesse qu'il apporte, ni même une immigration d'artistes experts et ingénieux n'ont en aucun temps, ni nulle part, suffi à créer d'un seul coup et de toutes pièces un mouvement artistique d'une pareille ampleur. Et nous n'avons pas à en chercher bien loin la preuve. Car, s'il en était autrement, nous devrions trouver les mêmes effets produits sous l'action des mêmes causes, par exemple autour de Barvgaza ou des autres ports indiens, où nous savons que toutes ces conditions se trouvaient alors aussi bien remplies. S'il n'y a pas vestige d'une école classico-bouddhique du Surastra, ou du Konkan, ou de Taprobane, c'est donc que cela ne s'improvise pas en un jour et qu'il y fallait encore autre chose. Il fallait encore que la clientèle fût créée, les procédés décoratifs arrêtés dans leurs grandes lignes, le répertoire pour une bonne partie fixé : il fallait en un mot que l'atmosphère et le terrain eussent été préparés d'avance. Or cette préparation qui manquait sur la côte occidentale, c'est justement celle dont nous venons de suivre les progrès dans la région gandhérienne et que, pour les

<sup>(1)</sup> Telle semble être à peu près l'attitude adoptée par M. Vincent Surra dans son History of Fine Art in India, p. 126.

raisons historiques précédemment exposées, celle-ci était seule à posséder<sup>(1)</sup>. Là, et là seulement, comme un essaim à qui l'on présente une ruche avec ses rayons dressés d'avance, les artistes du 1<sup>er</sup> siècle de notre ère, aussi bien ceux recrutés sur place que

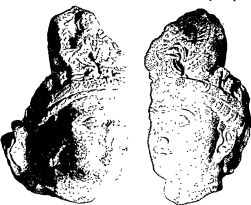


Fig. 494 495. — Tères de Marneni el. p. 187, 603). Tètes de Dècus on de Bulharattras. Vusée de Lakhnan Hauteur e m. 50.

ceux immigrés d'Occident, ont trouvé tout préparés les cadres de leur activité professionnelle. Ainsi seulement on comprend à la fois la partialité avec laquelle ils n'ont guère travaillé que dans cet unique coin de l'Inde, et la promptitude avec laquelle ils ont

descendre à Mathurd, sur la route de Barygaza : nous ne verrons aucune influence classique remouter de Barygaza vers le bassin du Gange.

<sup>(1)</sup> Cf. des considérations analogues au sujet de Mathurd, ci-de-sous, p. 607 et suivantes. — Ajoutons que nous verrons bien l'influence de l'art du Gandhira

rempli jusqu'à la moindre cellule du miel de leur art. Est-ce la peine à présent de rappeler que ce lent travail d'élaboration, tant au point de vue du goût nouveau que de la ferveur bouddhique, remonte par ses origines jusqu'au ue siècle et avait déjà produit ses premiers fruits au 1er siècle avant notre ère? Ne craignons pas du moins de le répéter hautement : nous devons avant tout l'art du Gandhara aux artistes hellénistiques qui en ont créé ou directement inspiré les premiers modèles, puis à ceux de leurs successeurs, descendants ou apprentis, qui ont su conserver et développer encore cet héritage. Qu'au cours du 1er siècle de notre ère le nombre de ces derniers se soit grossi de quelques praticiens apportés par le courant commercial de l'Empire romain, nous ne demandons pas mieux que de l'admettre; mais nous devons faire observer que, selon toute vraisemblance, ces nouveaux venus ne furent jamais qu'en petit nombre; et si nous consentons à les associer, en cours d'exercice, à l'honneur comme aux bénéfices de l'entreprise, nous nous refusons en tout cas à leur accorder des parts de fondateurs.

Nous ne sommes pas davantage disposé à admettre que cette minorité nomade, si agissante fût-elle, ait bouleversé de fond en comble la technique et le répertoire de leurs prédécesseurs et confrères sédentaires du Gandhâra. Sur ce point encore nous tenons en réserve un argument de nature à dissiper les illusions de ceux qui voudraient assigner aux artistes inmigrés un rôle aussi révolutionnaire sous le spécieux prétexte qu'ils étaient les adeptes d'une nouvelle école d'art, non plus grecque, mais romaine. C'est qu'en esset, quoi qu'en aient pu dire naguère des archéologues trop accoutumés à n'apercevoir la Grèce qu'à travers l'Italie, il n'y a jamais eu d'art spécifiquement romain. Celui qui sleurissait au re siècle sur toute l'étendue de l'Empire n'était toujours que l'art gree décadent : tout ce qu'il avait de romain, c'était le fait de prospérer et de se dissuser à l'abri de la paix romaine. On sait la question qu'a posée M. Strzygowski au sujet du véritable berceau de

l'art chrétien: «Orient ou Rome? » A plus forte raison pouvons-nous répondre pour l'art houddhique que ses origines se trouvent, non point en Italie, mais dans l'Orient hellénisé. La géographie l'in-



Fig. 496-497. — Marrafra, à Marrarai (cf. p #34, 370, 605).

Musée de Mathurd, nº A. 43 et 68. Hauteur o m. 43 et o m 61.

dique de façon assez claire. Si l'on songe que l'Égypte avec Alexandrie et la Syrie avec Antioche sont afors les centres industriels et commerciaux du monde méditerranéen, on ne voit pas pourquoi l'on chercherait ailleurs son centre artistique (1). En tout cas.

<sup>(1)</sup> Cf. J. Danimary, Die Thomas-Legende, p. 120.

pour aucun des faits qui concernent l'Inde, qu'ils soient d'ordre esthétique, économique ou politique, nous n'avons à nous écarter davantage vers l'Ouest. C'est de là que sont successivement venus les mercenaires qui l'ont conquise, et les marchands qui l'ont enrichie, de là que viennent encore le marin, le théosophe, l'apôtre que nous savons l'avoir visitée : pourquoi, jouant la difficulté, les artistes qui lui ont apporté les formules classiques auraient-ils eu à venir de plus loin? Comme ceux des deux derniers siècles avant, ceux du rer siècle après J.-C. qui conduisirent leurs pas jusque dans la lointaine Gandaritis, continuent à sortir des fameux ateliers d'Asie Mineure. C'est toujours au fond la même influence qui, avec des hauts et des bas, persévère à s'exercer par l'intermédiaire des mêmes agents. Ainsi l'on ne réussit pas plus à apercevoir de raison que de trace quelconque d'une transformation profonde de l'école gandhârienne : tout au plus celle-ci accusera-t-elle le contre-coup des modifications fatalement subies par l'art hellénistique au cours de cette longue période d'acclimatation en Orient.

Théorie contre théorie, dira-t-on peut-être : en esset; mais la nôtre n'a pas seulement sur celle des «romanistes» l'avantage d'emprunter une conception moins vieillie de l'archéologie classique : elle sort encore victorieuse d'une vérisitation expérimentale aisée à pratiquer. Car ensin, pour savoir à quel art un art ressemble et en quoi l'un et l'autre se ressemblent, on n'a encore trouvé d'autre moyen que de voir et de comparer. C'est bien sur ce terrain solide que Fergusson avait dès l'abord porté le problème : «Si nous venons à comparer les sculptures du Gandhâra avec celles du monde occidental, particulièrement avec les sarcophages et les ivoires du Ba-Empire, il semble impossible, opinait-il, de ne pas être frappé des nombreux points de ressemblance qu'elles présentent...» Cette comparaison, M. Vincent Smith l'a jadis reprise (t) et, avec sa loyauté coutumière, il convient qu'elle ne lui

<sup>(9)</sup> Pengessov, Hist. of Indian Arch., 1" édition, p. 181; V. Smith, J. A. S. B., LVIII, part I, 1889, p. 66 et suiv.

a fourni que des ressemblances trop générales pour qu'il fût permis d'en faire état. Mais, disait-il, on trouverait des parallèles

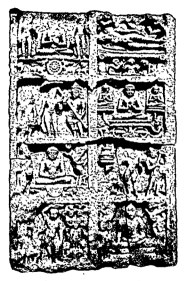


Fig. 498 — Les nuit graves minactes, a Bérunis (cf. p. 610, 685). Sièle découverte à Scirnáth; cf. A. S. I., Ann. Rep. 1906-7, pl. XTI III, S. D'opies une photogr. communique par Sir John Vissaill.

beaucoup plus frappants dans l'art chrétien primitif, tel qu'il se montre dans les catacombes. Nous avons donc feuilleté à notre tour les publications de Rossi, de Roller et de Wilpert. Désireux de voir ce que pourrait également nous fournir l'art païen, nous y avons joint les volumes parus de l'imposant Recueil des basreliefs, statues et bustes de la Gaule romaine, de M. Espérandieu. Enfin le juste souci de contrôler l'impression des gravures par l'examen direct des monuments nous a conduit à étudier sur place les musées du Latran, d'Arles et de Trèves. Nous ne saurions entrer ici dans les minuties de cette enquête : sa conclusion est exactement la même que celle tirée par M. Vincent Smith de sa revue des reliefs byzantins. Oui, l'analogie générale des styles est frappante, et certains motifs, certains personnages, voire même certains groupes sont curieusement pareils : nous avons plus d'une fois signalé au passage ces ressemblances et nous ne nous ferons pas faute d'y revenir (1). Ce qu'on rencontre le moins, ce sont ces petits traits indifférents, mais caractéristiques, qui ne s'inventent pas deux fois, qui ne se répètent que de façon machinale, et par où justement se trahissent le mieux les communautés d'origines et les fréquentations d'ateliers. Ouvrez au contraire le peu qui a été publié des monuments alexandrins, syriens ou palmyréniens des premiers siècles de notre ère : vous serez surpris de voir comment se présentent aussitôt en nombre appréciable ces rapprochements de détail. Nous aurons à en énumérer quelques-uns tout à l'heure. Pour l'instant il suflit d'appeler l'attention sur le fait aisément vérifiable que les sculptures du Gandhâra ont bien un vague air de famille avec celles de l'Italie ou des Gaules, mais qu'elles n'offrent de points de comparaison précis qu'avec les productions orientales de la décadence grecque.

Médiocrité n'est pas décadence. — Ainsi s'efface définitivement le fantôme tenace de l'influence romaine. Avec lui disparaît la

<sup>(1)</sup> Cf. ci-dessus, t. II, p. 174 et ci-dessous, au \$ 111 de nos Conclusions, p. 779 et suiv.

seule raison qu'on cût de retarder jusque vers la fin du re siècle de notre ère la création de l'art du Gandhara, et dès lors celui-ci redevient libre de se réclamer d'origines hellénistiques plus anciennes. Mais si le règne de Kanişka n'a décidément pas signalé la naissance de l'école gréco-bouddhique, avec quel moment de son evolution est-ce done qu'il coincide? A cette question d'autres archéologues, se jetant brusquement dans l'extrême opposé, ont nettement répondu : «Avec la décadence. » Ainsi flottent encore à l'heure actuelle les décisions des experts. Sans doute cette dernière opinion ne repose que sur un unique témoignage : mais le témoin est on ne peut plus digne de foi, puisqu'il s'agit d'un reliquaire (1) commandé par Kaniska lui-même (pl. VI). Ses heureux inventeurs ont eu la déception de constater la grossièreté de sa facture; ils en ont tout naturellement conclu à la dégradation de l'art gandhârien. La démonstration paraît inattaquable, De fait, nous ne songeons pas le moins du moude à contester l'appréciation portée par MM. Marshall et Spooner sur la valeur esthétique de leur trouvaille; le micux qu'on en puisse dire, c'est que c'est un travail bâclé. Nous ne nous inscrivons pas davantage en faux contre la vérité générale du principe qui a guidé leurs déductions et qui veut que bonne ou mauvaise facture soit ipso facto synonyme de haute ou de basse époque : il y a d'heureuses archéologies pour lesquelles cette loi si commode est pleinement valable. Nous voulons seulement rappeler qu'elle ne saurait s'appliquer sans réserves à celle du Gandhara. Ce n'est pas, hélas! par pure précaution oratoire que nous nous sommes si souvent excusé auprès du lecteur des complications spéciales qui embrouillent notre sujet(2): le moment est venu d'en faire la fâcheuse épreuve. Telles sont les conditions historiques et la situation géographique de l'école gréco-bouddhique qu'on n'y saurait, comme ailleurs, subordonner d'avance aux questions d'exécution celles de chronologie, ni se dispenser

 $<sup>^{(</sup>i)}$  Gest celui dont il a déjà été question ci-dessus, p. 430 et p. 531. —  $^{(i)}$  Cf. ci-dessus, t. II, p. 570, 595 et suiv.

d'évoquer, à propos de chaque monument particulier, toutes les circunstances de la cause.

Ces assertions valent bien d'être illustrées par quelques exemples, à commencer par l'objet qui en a été l'occasion. Dans le ras du reliquaire de Kaniska, conclure aussitôt de son mausais travail à la décadence de l'art, c'est aller un peu vite en besogne. MM. Marshall et Spooner conviennent eux-mêmes que si la facture est etrès médiocree, ele dessin dans son ensemble est admirable au plus haut degrété». Les deux choses peuvent en effet aller de front, mais chacune vant d'être retenue séparément, et nous ne cacherons pas que la seconde importe beaucoup plus que la première. Rien ne prouve que le «maltre de l'œuvre» Agiçala ait fait autre chose que d'en établir le croquis : il se peut fort bien qu'il en ait confié l'exécution à un orfèvre indigène. Y aurait-il mis lui-même la main, qu'il lui cût été difficile d'oublier que la destination de l'objet était d'être à tout jamais enterré et dérobé à la vue sous un énorme tumulos. Il ent fallu dans ce cas spécial une abnégation singulière pour pousser et soigner les détails, de même qu'il côt falla une particulière honnêteté pour y employer l'or pur sans doute prévu et payé par la générosité royale. Cette double probité ne s'est pas rencontrée, et c'est tant pis pour l'humanité. Il faut d'ailleurs avoner que la tentation était forte. Il ne s'agissait après tout que d'une hoite destinée à passer juste un instant, toute rutilante de sa dorure fraiche, entre les mains du moins connaisseur des rois, lors de la cérémonie habituelle du dépôt des reliques (2). Le tour a parfaitement réussi : quand la double supercherie s'est trouvée découverte, il y avait dix-huit cents aus que l'artiste et le donateur étaient morts. Mais, en ce qui nous concerne, nous ne pouvons guère attacher plus d'importance au caractère par trop sommaire de la facture qu'à l'excessive proportion de cuivre dans l'alliage du métal. Tout ce qu'il

<sup>(1)</sup> A. S I., Ann. Rep. 1908-9, p. 50. - (1) Cf. t. I, p. 9h.

sera permis de retenir, si l'on considère cette cassette comme une sorte d'étalon de l'art à l'époque de Kaniska, c'est d'abord l'aspect général du dessin (et, de l'aveu de tous, il se tieut fort bien dans les grandes lignes), puis le choix et le style des motifs décoralifs; et il faut convenir que les vives gambades des Amours sont loin d'indiquer une basse époque, tandis que la frise de hamso, rappel



Fio. Agg. — Piscus Menieles, 1 Sister (cf. p. 196, 152, 611).

Panneau de la terrasse du temple médiéral, n° 45.

évident d'un décor cher à Açoka, prend même un petit air archaïque. Eufin et surtont, c'est dans les détails matériels des poses, des draperies, des proportions des divers personnages que nous pourrons chercher avec sécurité des renseignements chronologiques, indépendamment de la finesse plus ou moins grande de leur exécution.

Mieux vaut avertir tout de suite le lecteur que cette méthode, la seule défendable, lui réserve plus d'une choquante surprise.

Elle fournit immédiatement les meilleures raisons du monde pour assigner au médiocre Buddha du convercle une date nettement antérieure à celle de la figure 481 par exemple (qui pourtant témoigne de tant de virtuosité), et par suite assez voisine de celle de chefs-d'œuvre tels que la figure 480. Et il serait superflu de se récrier contre de pareils écarts. Les inscriptions confirment avec sérénité ce déréglement scandaleux de l'école, livrée par sa nature même à tous les jeux de l'art et du hasard. Bien fou qui s'évertuerait à la ramener aux lois de l'esthétique usuelle. Le Buddha de Charsadda (fig. 478) est certainement postérieur de 66 ans à celui, également daté, de Loriyan-Tangai (fig. 477); or, contre toute attente, il est d'une exécution visiblement supérieure : c'est simplement, comme l'a déjà fait remarquer M. J. Ph. Vogel, que le temps n'est pas tont dans l'affaire et qu'on pouvait se procurer dans la ville de Peukélaôtis de meilleurs sculpteurs que dans la vallée du Swât. . . Iti dik (à bon entendeur, salut), comme disent les commentateurs indiens. Ce qui importe avant tout pour dater une statue gandharienne, ce sont les modes qu'elle porte et les attitudes qu'elle prend : mais sa valeur esthétique ne saurait suffire, sans plus ample informé, à la convaincre, au gré des théoriciens, soit d'archaisme, soit de décadence.

L'orunne du 1<sup>et</sup> siècle. — Après toutes ces réserves, que nous jugeons nécessaires, et toutes ces discussions, que nous eussions souhaitées superflues, arrivons enfin au fait. Nous résumerons d'un mot l'opinion que nous venons de défendre en disant que le 1<sup>et</sup> siècle de notre ère n'a pas été pour l'école du Gandhâra une période de formation ni de décomposition, mais d'épanouissement: subsidiairement il reste bien entendu que si son développement a été fortement accéléré par les circonstances historiques, il n'en est pas sorti profondément modifié. De cette dernière constatation découlent aussitôt deux conséquences inégalement heureuses à notre point de vue d'historien. Nous devons assurément nous louer

que la floraison artistique de l'Empire romain, en pénétrant jusqu'en Ariane, y ait trouvé achevée la combinaison dont est issu



F10. 500. — Les"ucit crayes nibacles, at Micadus (cf. p. 610, 681, 704, 707)

Stele de Ignilipur, district de Patna.

Dacres une patect de Liris, Sarre

l'art gréco-bouddhique et son répertoire traditionnel déjà en grande partie fivé. C'est sans doute à ce fait qu'il doit d'avoir gardé dans l'ensemble un air de physionomie qui n'est qu'à lui et auquel

on le reconnaît du premier coup d'œil parmi la banale promiscuité des musées. C'est à peine si, devant quelques motifs isolés de décoration pure, il serait permis, après un examen taut soit peu attentif, d'hésiter sur leur patrie d'origine. Le plus souvent le bas-relief ou l'image gandhâriens présentent, dans la forme comme dans l'expression, un élément d'originalité irréductible, qui les dissérencie du reste de l'art cosmopolite de ce temps et leur a valu l'ampleur de la présente monographie. Mais d'autre part, il faut bien le dire, le fait que l'évolution de l'école s'est poursuivie sans grand heurt vient s'ajouter au caractère trop évidemment artificiel de notre division par siècles (et encore comptés à l'européenne!) pour rendre des plus malaisées toute entreprise de classification chronologique. Comment parvenir à distinguer et à mettre à part les œuvres nettement postérieures, mais non point de plus d'une centaine d'années, à notre ère, alors que par définition celles ci tendent à se confondre insensiblement avec celles qui les ont précédées ou suivies? La conviction patiemment acquise que nous n'avons plus besoin de procéder comme tout à l'heure à une sélection timide et que nous pouvons cette fois puiser dans le tas à pleines mains, ne nous apprend nullement d'après quels points de repère la ligne de démarcation doit être tirée. Aussi va-t-il falloir mobiliser de plus belle inscriptions, monnaies et analogies archéologiques, bref le ban et l'arrière-ban de nos documents.

Parmi les correspondances entre l'art du Gandhâra et celui de l'Orient romain, il en est une que nous devons surtont retenir, tant à cause de sa nouveauté que du rôle considérable qu'elle joue. Nous voulons parler de la prédification et même de la monomanie, souvent remarquée, des colonnes et des pilastres gréco-bouddhiques pour l'ordre corinthien. On sait que ce contagieux engouement a gagné toutes les provinces de l'Empire; mais c'est seulement avec les chapiteaux de Baalbeck, de l'étra ou de l'almyre qu'il y a utilité pour nous à comparer, toutes proportions gardées, ceux de

Takht-î-Bahai, de Jamal-Garhi ou de Loriyan-Tangai (fig. 111-112). Nous avons déjà noté à propos de ces derniers comment leurs feuillages ouvragés sont ornés, à la mode syrienne, de personnages debout, assis ou à mi-corps (1). Une autre particularité a été depuis longtemps signalée par M. W. Simpson (2) sur les petits pilastres qui encadrent un si grand nombre de nos bas-reliefs. La plupart n'ont pas seulement des chapiteaux d'acanthes : beaucoup présentent encore, comme à Palmyre, incisé sur leur grande face, un petit panneau rectangulaire à extrémités courbes (cf. fig. 108, 208, 234, etc.). Voilà bien le type de ces petits traits dont nous parlions tout à l'heure et que leur mécanisme indifférent rend à nos yeux d'autant plus significatifs. Ce n'est pas d'ailleurs le seul rapprochement de détail qu'il serait déjà loisible de relever sur les rares débris connus de Palmyre : car il semble que dans ces ruines plus célébrées que fouillées les recherches archéologiques soient encore moins avancées qu'au Gandhâra. On en noterait plus d'un autre, non moins caractéristique, soit parmi les motifs décoratifs (telle la moulure ronde, dont la convexité est ornée de feuilles de laurier imbriquées, sur les figures 160, 233, 234, 270, 271, etc.), soit dans les draperies, les gestes, les coiffures ornées de figurines, des personnages. Et il ne s'agirait pas cette fois de vagues analogies pareilles à celles que l'on a cru, par exemple, trouver entre les Nirvanas et les banquets funéraires classiques, mais de véritables affinités électives, et qui, si elles n'impliquent pas davantage une mimportation nou une mopien, révelent que les artistes responsables ont du faire leur apprentissage en commun. Ce qui nous arrête si vite sur cette voie, qui pourra être un jour fructueuse, c'est que pour l'instant elle ne nous mènerait à rien qu'à ensoncer la porte ouverte de l'insluence occidentale. Or ce sont des données chronologiques que nous cherchons. Tous ces rapports, désormais sans mystère pour nous, permettent bien de

<sup>(1)</sup> Cf. t. 1, p. 234 236. - (2) J. Boy. Inst. British Architects, 21 dec 1893. p 107

on le reconnaît du premier coup d'œil parmi la banale promiscuité des musées. C'est à peine si, devant quelques motifs isolés de décoration pure, il serait permis, après un examen taut soit peu attentif, d'hésiter sur leur patrie d'origine. Le plus souvent le bas-relief on l'image gandhâriens présentent, dans la forme comme dans l'expression, un élément d'originalité irréductible, qui les différencie du reste de l'art cosmopolite de ce temps et leur a valu l'ampleur de la présente monographie. Mais d'autre part, il faut bien le dire, le fait que l'évolution de l'école s'est poursuivie sans grand heurt vient s'ajouter au caractère trop évidemment artificiel de notre division par siècles (et encore comptés à l'européenne!) pour rendre des plus malaisées toute entreprise de classification chronologique. Comment parvenir à distinguer et à mettre à part les œuvres nettement postérieures, mais non point de plus d'une centaine d'années, à notre ère, alors que par définition celles-ci tendent à se confondre insensiblement avec celles qui les ont précédées ou suivies? La conviction patiemment acquise que nous n'avons plus besoin de procéder comme tout à l'heure à une sélection timide et que nous pouvons cette fois puiser dans le tas à pleines mains, ne nous apprend nullement d'après quels points de repère la ligne de démarcation doit être tirée. Aussi va-t-il falloir mobiliser de plus belle inscriptions, monnaies et analogies archéologiques, bref le ban et l'arrière-han de nos documents.

Parmi les correspondances entre l'art du Gandhâra et celui de l'Orient romain, il en est une que nous devons surtout retenir, tant à cause de sa nouveauté que du rôle considérable qu'elle joue. Nous voulons parlet de la prédilection et même de la monomanie, souvent remarquée, des colonnes et des pilastres gréco-bouddhiques pour l'ordre corinthien. On sait que ce contagieux engouement a gagné toutes les provinces de l'Empire; mais c'est seulement avec les chapiteaux de Baalbeck, de Pétra ou de Palmyre qu'il y a utilité pour nous à comparer, toutes proportions gardées, ceux de

Takht-1-Bahai, de Jamal-Garhi ou de Loriyan-Tangai (fig. 111-112). Nous avons déjà noté à propos de ces derniers comment leurs seuillages ouvragés sont ornés, à la mode syrienne, de personnages debout, assis ou à mi-corps (1). Une autre particularité a été depuis longtemps signalée par M. W. Simpson (2) sur les petits pilastres qui encadrent un si grand nombre de nos bas-reliefs. La plupart n'ont pas seulement des chapiteaux d'acanthes : beaucoup présentent encore, comme à Palmyre, incisé sur leur grande face, un petit panneau rectangulaire à extrémités courbes (cf. fig. 198, 208, 234, etc.). Voilà bien le type de ces petits traits dont nous parlions tout à l'heure et que leur mécanisme indifférent rend à nos yeux d'autant plus significatifs. Ge n'est pas d'ailleurs le seul rapprochement de détail qu'il serait déjà loisible de relever sur les rares débris connus de Palmyre : car il semble que dans ces ruines plus célébrées que fouillées les recherches archéologiques soient encore moins avancées qu'au Gandhâra. On en noterait plus d'un autre, non moins caractéristique, soit parmi les motifs décoratifs (telle la moulure ronde, dont la convexité est ornée de feuilles de laurier imbriquées, sur les figures 160, 233, 234, 270, 271, etc.), soit dans les draperies, les gestes, les coiffures ornées de figurines, des personnages. Et il ne s'agirait pas cette fois de vagues analogies pareilles à celles que l'on a cru, par exemple. trouver entre les Nirvanas et les banquets funéraires classiques, mais de véritables affinités électives, et qui, si elles n'impliquent pas davantage une rimportation sou une acopies, révèlent que les artistes responsables ont dû faire leur apprentissage en commun. Ce qui nous arrête si vite sur cette voie, qui pourra être un jour fructueuse, c'est que pour l'instant elle ne nous mènerait à rien qu'à ensoncer la porte ouverte de l'instuence occidentale. Or ce sont des données chronologiques que nous cherchons. Tous ces rapports, désormais sans mystère pour nous, permettent bien de

<sup>&</sup>quot; Cf. t.1, p. 234-236, \_ 7 J. Rog. Inst. Brilish Architects, 21 dec. 1893, p. 107

on le reconnaît du premier coup d'œil parmi la banale promiscuité des musées. C'est à peine si, devant quelques motifs isolés de décoration pure, il serait permis, après un examen tant soit peu attentif, d'hésiter sur leur patrie d'origine. Le plus souvent le bas-relief ou l'image gandhariens présentent, dans la forme comme dans l'expression, un élément d'originalité irréductible, qui les différencie du reste de l'art cosmopolite de ce temps et leur a valu l'ampleur de la présente monographie. Mais d'autre part, il faut bien le dire, le fait que l'évolution de l'école s'est poursuivie sans grand heurt vient s'ajouter au caractère trop évidemment artificiel de notre division par siècles (et encore comptés à l'européenne!) pour rendre des plus malaisées toute entreprise de classification chronologique. Comment parvenir à distinguer et à mettre à part les œuvres nettement postérieures, mais non point de plus d'une centaine d'années, à notre ère, alors que par définition celles-ci tendent à se confondre insensiblement avec celles qui les ont précédées ou suivies? La conviction patiemment acquise que nous n'avons plus besoin de procéder comme tout à l'heure à une sélection timide et que nous pouvons cette fois puiser dans le tas à pleines mains, ne nous apprend nullement d'après quels points de repère la ligne de démarcation doit être tirée. Aussi va-t-il falloir mobiliser de plus belle inscriptions, mounaies et analogies archéologiques, bref le ban et l'arrière-ban de nos documents.

Parmi les correspondances entre l'art du Gandhára et celui de l'Orient romain, il en est une que nous devons surtout retenir, tant à cause de sa nouveauté que du rôle considérable qu'elle joue. Nous voulons parler de la prédilection et même de la monomanie, souvent remarquée, des colonnes et des pilastres gréco-bouddhiques pour l'ordre corinthien. On sait que ce contagieux engouement a gagné toutes les provinces de l'Empire; mais c'est seulement avec les chapiteaux de Baalbeck, de Pétra ou de Palmyre qu'il y a utilité pour nous à comparer, toutes proportions gardées, ceux de

Takht-î-Bahai, de Jamal-Garhî ou de Loriyan-Tangai (fig. 111-112). Nous avons déjà noté à propos de ces derniers comment leurs feuillages ouvrages sont ornés, à la mode syrienne, de personnages debout, assis ou à mi-corps (0). Une autre particularité a été depuis longtemps signalée par M. W. Simpson (2) sur les petits pilastres qui encadrent un si grand nombre de nos bas-reliefs. La plupart n'ont pas seulement des chapiteaux d'acanthes : beaucoup présentent encore, comme à Palmyre, incise sur leur grande face, un petit panneau rectangulaire à extrémités courbes (cf. fig. 108, 208, 234, etc.). Voilà bien le type de ces petits traits dont nous parlions tout à l'heure et que leur mécanisme indifférent rend à nos veux d'autant plus significatifs. Ce n'est pas d'ailleurs le soul rapprochement de détail qu'il serait déjà loisible de relever sur les rares débris connus de Palmyre : car il semble que dans ces ruines plus célébrées que fouillées les recherches archéologiques soient encore moins avancées qu'au Gandhara. On en noternit plus d'un autre, non moins caractéristique, soit parmi les motifs décoratifs (telle la moulure ronde, dont la convexité est ornée de fauilles de laurier imbriquées, sur les figures 160, 233, 23h, 270. 271, etc.), soit dans les draperies, les gestes, les coiffures ornées de figurines, des personnages. Et il ne s'agirait pas cette fois de vagues analogies pareilles à colles que l'on a cru, par exemple, trouver entre les Nirvanas et les banquets funéraires classiques, mais de véritables affinités électives, et qui, si elles n'impliquent pas davantage une «importation» on une «copie», révèlent que les artistes responsables ont dù faire leur apprentivage en commun, Ce qui nous arrêto si vite sur cello voic, qui pourra bire un jour fructuense, c'est que pour l'instant elle ne nous menerait à tien qu'à ensoncer la porte ouverte de l'influence oreidentale, Or ee sont des données chronologiques que nons cherchons, Tons ers rapports, désormais sans mystère pour nous, permettent bien de

<sup>&#</sup>x27; Cf v.1, p =34-236, - " J. Hog. has, British Architects, 21 Abr., 1813, 11 107

rejeter en gros après notre ère la plus grande partie de l'œuvre du Gandhâra. Mais par en haut la frontière reste d'autant plus incertaine que le Buddha attribué à l'an — 3 présente déjà sur son piédestal le gros tore feuillu et les pilastres corinthiens incisés; et ce n'est pas une limite moins flottante que fournirait par en bas la destruction de Pétra (105) et de Palmyre (274). Cette fois encore nous ne trouverons que dans les monuments datés des indices suffisamment précis et certains pour nous guider dans la répartition des sculptures.

Il est hors de question de dresser ici la liste de toutes les inscriptions découvertes. Celles-la seules nous intéressent qui aident en quelque manière à fixer l'époque d'une œuvre d'art, et nous aurons vite fait de les passer en revue. La première moitié du siècle reste singulièrement pauvre en ce genre de documents. La fameuse mention de Gondopharès dans un puits de Takht-1-Bahai, quelle qu'en soit l'année, ne donne aucun renseignement précis sur l'état de la fondation. La moisson devient un peu plus fructueuse à partir de l'avènement des Kusanas. La trouvaille de Chârsadda, datée de S. 384 = 69/3 après J.-C., se compose d'une statue du Buddha (fig. 478), malheureusement sans tête, et de son piédestal (fig. 479) : ajoutons que sous sa base on a retrouvé in situ une monnaie de Kadphisès, ce qui s'accorde parfaitement avec la date que, par miracle, on attribue unanimement à ce dernier. Nous touchons au règne de Kaniska dont le nom se répète désormais sur quantité de pierres inscrites, de Kaboul à Bénarès, en passant par Manikyala et Mathura. N'oublions pas non plus de noter la monnaie de lui qui a été retrouvée dans les fondations du monastère de Sanghao (1). Mais, pour l'instant, il va de soi que le reliquaire de Pèshawar (pl. VI) est le monument de beaucoup le plus instructif comme le plus fascinant qui nous soit parvenu de son règne. Par ses personnages détachés et

ses frises, cette boîte renseigne à la fois sur la technique de la statuaire et sur celle des bas-reliefs. Puis, telle qu'elle nous apparaît placée à la fin du 1<sup>er</sup> ou au début du 1<sup>e</sup> siècle de notre ère, elle



Fig. 501 (cf. p. 126, 143, 611, 681)

a Bedding. — b. Course yorklains. — c. Lyting, at Maggings.

British Wasseim, Hauteur, a.m. 32

constitue justement le jalon dont nous avons besoin; on plutôt (car pourquoi le dissimuler?) c'est sa présence à cette place qui a déterminé la division de notre chapitre. Vu son importance capitale, nous ne regretterons pas comme perdu le temps déjà passé à la retourner sur toutes ses faces et à fixer les règles de son interprétation (1).

Si à présent nous lui appliquons rigoureusement la méthode qui nous a paru la plus scientifique, nous serons conduit aux constatations et, par celles-ci, aux conclusions suivantes. Tout d'abord on observe que le personnage central du convercle, comme celui de la panse (2), accuse sa prééminence par une taille qui s'élève audessus de la moyenne. En second lieu les divers assistants, Soleil ou Lune, Indra ou Brahmâ, sont encore assez nettement caractérisés par leurs costumes on leurs attributs. En troisième lieu les laïques se bornent à joindre les mains et les Buddhas à les réunir dans le geste de la méditation ou à lever seulement leur devtre. En quatrième lieu les draperies, déjà stylisées, gardent néanmoins les lignes classiques de leurs plis : le manteau monastique du Maître monte notamment jusqu'à son cou et cache ses pieds croisés. De cette série d'observations(3), nous sommes autorisés à déduire provisoirement, et sous bénéfice d'inventaire, une règle générale qui pourrait s'énoncer à peu près ainsi : sont sinon antérieures, du moins d'un modèle antérieur au ne siècle de notre ère toutes les œuvres du Gandhara : to où les Buddhas n'ont ni l'épaule droite ni les pieds découverts; 2º où les mêmes ne font pas, là où il serait attendu, le geste de l'enseignement; 3° où les divinités traditionnelles ne sont pas encore réduites au rôle d'assistants sans caractère défini; 4º où, entre le personnage central et ses acolytes, ne se

sur pierre : c'est ainsi, par exemple, que le mimbe du Buddha de la figure 482 (
ur siècle) est mu, tandis que celui de la figure 480 (" siècle) est décoré. — On peut en revancte observer que le Buddha du soumet est assis non sur le péricarpe du lotus, mais sur un simple évasement de la tige (cf. fig. 145) : nous croirions voloniters ce procédé plus archaique que celui usité sur les figures 76-79, etc.; dans le cas présent il est d'aillents nécessite par le décor du couvertie.

<sup>(1)</sup> Cf. t. 11, p. 430, 531 et 541.

Par ce dernier nous entendons le Kaniska vu de profil sur la gauche de la pl. VI, 1, et de face sur le milieu de la pl. VI, 2.

O Le fait que les nimbes de toutes les deités sont ornés au moins d'un filet on de pétales de lotus nous paraît un détail relevant du travail de l'orfèvre, et dont il n', a pour l'instant (mais voir cidessus, t. Il, p. 370) aucune conclusion à tirer au point de vue de la sculpture.

dessine pas déjà une excessive disproportion de taille... On ne pourra manquer d'être favorablement impressionné par la façon dont cet énoncé concorde dans chacun de ses détails avec ce que



Fig. 30.1 — Managata-Jamenta, 15 Magaba (ef. p. 126, 611)
British Museum, Provenant de Bodh-Gaya Hauteur. om. 22.

nous avons cru deviner, au cours de notre étude iconographique, au sujet de l'âge relatif des divers monuments. Il ne s'accorde pas moins dans l'ensemble avec la conception que nous avons été amené à nous faire de l'évolution de l'évole. Il revient en effet à attribuer au 1º siècle les nombreuses sculptures qui, déjà parvenues à combiner harmonieusement la forme greeque avec le fond bouddhique, n'out pas encore commencé à sacrifier leurs traditions classiques aux evigences imminentes du goût indigène, c'est-à-dire celles que nous avons appris à regarder comme les échantillons les mieux réussis du compromis spécifiquement gandhàrien.

Loin de nous l'intention de soutenir que cette loi générale ne comporte pas d'exceptions : pourtant nous devons faire observer qu'elle se tire assez bien des contre-épreuves auxquelles il est déjà possible de la soumettre. Oublions, par exemple, que dans notre système le piédestal de Chârsadda date de l'an 63/4 après J.-C. et examinons-le au point de vue chronologique. Le joli modelé du torse du Bodhisattya, la fine-se gracieuse des visages et autres considérations esthétiques ne nous apprendront rien de précis sur l'âge de cette réplique du samcodana (i). Mais, d'une part, les pilastres corinthiens à panneaux et l'introduction du donateur nous empêcheront de la faire remonter au delà de notre ère; de l'autre, la disproportion encore raisonnable entre le Bodhisattva et ses deux comparses, le caractère individualisé du Brahma chevelu et de l'Indra enturbanné, le naturel des gestes, la souplesse des draperies, sont autant de traits antérieurs au style de Kaniska. Prenez la movenne : vous tomberez à peu près juste; et cette réussite approximative incite à se laisser guider par les mêmes indices chaque fois qu'il y aura lieu de procéder à l'examen critique d'un bas-relief. Ce n'est pas tout : les détails du costume et de la coiffure des personnages laïques du piédestal ou du reliquaire, nœuds des chignons et des turbans ou dispositions des draperies, nous deviennent précieux, une fois leur date fixée, pour classer à leur tour nos légions de Bodhisattvas. Quant au Buddha, nous sommes fixés sur la façon dont l'école traitait cette figure maîtresse au

début, au milieu et à la fin du 1º siècle. Ce sont là des ré-ultats positifs, et. ne craignous pas de le dire, des plus encourageants. Mhons-nous à présent passer, sans plus de préparation, de la théorie à l'application et rapporter par exemple au même siècle, sur la foi des mêmes signes, le Buddha de la planche II, le Bodhisativa de la planche I ou les bas-reliefs des figures 198-199, etc.? Rien ne serait à notre avis plus prématuré qu'une entreprise aussi risquée. Nous avons besoin de beaucoup plus de jalons — autrement dit, de sculptures datées — pour atteindre à tant de précision et de sécurité d'esprit dans le diagnostic chronologique: mais nous ne voyons pas de raison pour que nous n'en possédions inour les moyens. Laissons faire le temps, les découvertes de l'Archæological Survey et la compétence acreue des archéologues; et pour l'instant bornous-nous à marquer les premiers points de repère dont nous disposions.

## \$ IV. Le déclis de l'école (nº-inº siècle).

Interprété selon les règles de la critique, le reliquaire de Kaniska (pl. VI) n'atteste pas seulement le niveau assez élevé auquel, en dépit d'une stylisation déjà marquée, se maintenait l'art gandhàrien vers la fin du 1<sup>st</sup> siècle de notre ère : il rejette encore après lui une partie considérable de l'œuvre de l'école. Que sont en effet, en vertu même des principes que nous venons de poser, les sculptures postérieures au 1<sup>st</sup> siècle? La réciproque étant vraie, ce seront d'abord toutes celles : 1<sup>st</sup> où le manteau du Buddha découvre son épaule droite et les plantes retournées de ses pieds; 2<sup>st</sup> où il adopte, quand l'occasion l'y invite, le geste désormais fixé de l'enseignement; 3<sup>st</sup> où l'individualité des assistants s'efface en raison même de leur multiplicité; 1<sup>st</sup> où le personnage central occupe un espace démesuré dans le panneau. Or ces traits caractéristiques se retrouvent sur des ensembles nullement négligeables. Nous attribuerons, par evemple, au 1<sup>st</sup> siècle au plus tôt, en raison

de l'article 4, les bas-reliefs du stapa de Sikri (fig. 73, etc.); de l'article 3 et 4, coux du stapa de Loriyan-Tangai (fig. 213, 220, 233, 271); de l'article 1, le Buddha de la figure 481; des articles 1 et a, celui de la figure 482; des articles 1 à 4, les stèles des figures 79 et 459, etc. Ce n'est pas tout : ainsi que nous l'avons déjà fait remarquer ci-dessus, si la présence et surtout la simultanéité de ces caractères donnent à penser que l'œuvre est déjà postérieure à Kanişka, l'absence de tel ou tel d'entre eux ne prouve pas ipso facto qu'elle lui soit antérieure. On a sûrement exécuté au cours du nº et du mº siècle, à côté de morceaux dont certains détails marquent la relative nouveauté, quantité d'autres qui ne sont que la reproduction servile des vieux modèles. Le Buddha central de la figure 484, par exemple, est, à la facture près, la copie exacte d'un Buddha du 1er siècle : l'aspect général de la stèle, comme la série de compositions dont elle fait partie, exige néanmoins qu'on lui assigne une date beaucoup plus basse. Nous aurons à revenir une dernière fois sur ce point (1). Ce qu'il importe de bien mettre en lumière dès le seuil de ce sous-chapitre, le voici : la période que nous abordons a fait fructifier une part encore extrêmement considérable - bien qu'à nos yeux moins importante - de la récolte gandhârienne, peut-être même la plus grosse part de ce qu'il nous a été donné jusqu'ici de recueillir. Il ne faut pas qu'il y ait de méprise sur notre pensée. Si nous avons placé la pleine floraison de l'école au les siècle de notre ère, nous n'entendons nullement par là que dès le nº elle ait vu diminuer sa productivité. Les prodromes d'un lent déclin ne sont pas synonymes d'arrêt ou d'inertie. Nous estimons seulement qu'avec l'époque de Kanişka la période créatrice de types et de motifs est à peu près achevée. Désormais l'école ne fera plus guère que rabàcher. Mais le rabachage est ce que les Bouddhistes craignent le moins; et ainsi

<sup>(4)</sup> Cf ci-dessous, p 567. — De même le Bodhisativa de la fig. 421, que nous avons cru pouvoir rapporter, à raison de

rien n'empèche que pendant deux ou trois siècles ils n'aient prolongé sans se lasser, dans leur art comme dans leur littérature, cette mème sorte de stérile fécondité.



for. 505. — La Tevration of Reddie, a Alaryi (cf. p. 613, 689, 701).
Scine sculptee sur la marcelle de la crypte AXII
Pour na croque, cf. I Rescue, Notes on ... (part), pl. YX.

Longévité, unionnité, néplocairé. - Telle est du moins l'impression que nous ont dès l'abord produite, dans leur entassement et leur désordre, les ruines des couvents du Vord-Ouest. Assurément il n'y a aucune raison de douter que des fondations religiouses, de pied en cap nouvelles, n'aient continué à s'élever sur le sol gandharien. Peut-être les souilles bien conduites de l'avenir nous permettront-elles un jour de distinguer ces édifices, grace à quelque détail technique de construction, et de dater, en même temps que la muraille, les sculptures qui la recouvrent(1). Mais déjà nous sommes certains que l'activité des générations postérieures à Kaniska ne s'est nullement détournée des monuments que son règne et ceux de ses prédécesseurs avaient vu se construire selon un plan régulier et recevoir leur décoration normale. On se rappelle peut-être combien d'additions et de reprises successives nous avons eu l'occasion de constater sur les sites les plus connus parce qu'ils ont été les mieux déblayés (2). Le ne et le me siècle de notre ère nous paraissent justement être l'époque des nombreux édicules plus ou moins asymétriques, chapelles ou stupa, par lesquels les donateurs tard venus ont pris à tâche de boucher les derniers vides entre les constructions anciennes et d'utiliser tout le terrain demeuré disponible aux abords d'un sanctuaire consacré par une longue tradition. Ainsi s'explique par exemple que des monnaies de Huviska et de Vasudèva aient pu être découvertes à Takht-î-Bahai et à Jamal-Garhi à côté d'œuvres qui nous ont paru remonter à la meilleure époque. L'aspect des fouilles prouve jusqu'à l'évidence que la piété des zélateurs s'est exercée pendant plusieurs centaines d'années sur ces deux collines sacrées : et sans donte il en a été de même ailleurs, surtout dans le voisinage des grandes villes. Il ne faut pas chercher d'autre cause aux difficultés presque inextricables que présente le déblaiement d'un couvent comme celui de Kaniska à Shâh-ji-kì-Dhèri, où les premières constructions out en le temps de devenir les substructions des ruines les plus voisines de

D'Annual Report de l'Archavological Survey pour 1912-1913 (fig. 13) nous apporte à la dernière heure, grâce aux observations faites par Sir John Massaux.

dans les ruines de Taxila, une première réalisation de notre vœu.

<sup>(</sup>a) Voir surfout t. I. p. 179-177 et fig. 64-65.

la surface (1). À l'embarras des archéologues il reste du moins cette consolation qu'ils en peuvent déduire, comme un fait acquis, la longévité de l'école.

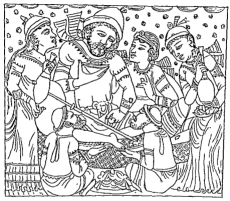


Fig. 504 — «Seive de Bicchaville», à 43xvpl (ef. p. 151, 613).

Panneau du plafond peint de la crypte I.

Baprin I Brisco, deire en 4,000, pl II, s

Aussi bien cette longévité même est-elle la source originelle de nos constantes perplexités, depuis que nous avons entrepris le classement chronologique des sculptures. Ce qui crée la complexité du problème, c'est justement le fait que nous savons exhumer ainsi pêle-mêle des œuvres appartenant à des siècles différents. Mais ce

(i) On sait que les premières fouilles se sont heurtées à un décide presque inextricable de murs qui se recoupent à différents niveaux. C'est justement ce à quoi l'on pouvait s'attendre quand on constate qu'au mineu du vin' siècle Wonl'ong a encore trouvé ce monastere, « l'on peut ainsi dire, en activité qui rend sa solution décidément ardue, c'est quand nous constatons, ainsi que nous avons dû le faire dès le début(1), que le caractère le plus saillant de nos trouvailles est leur surabondante et désespérante uniformité. Il n'est toutefois, comme nous venons de voir, constatation si fâcheuse qui ne comporte son enseignement, et celle-ci peut également nous conduire à une indication d'ordre général assez intéressante à retenir. Elle nous donne en effet à penser que non seulement la productivité de l'école s'est longuement prolongée, mais encore qu'en se prolongeant elle est demeurée sensiblement pareille à elle-même. En d'autres termes il nous faudrait envisager, au lendemain de la floraison, une période d'au moins deux siècles, caractérisée par une fécondité durable et relativement honorable dans sa perpétuelle médiocrité. Peut-être n'y a-t-il pas lieu de trop nous étonner de l'insolite lenteur de cette décadence et de la remarquable persistance du style gandhârien. Nous n'aurons pas grand'peine à trouver tout à l'heure l'explication de cette longévité comme de cette tenue dans les conditions spéciales du pays et l'organisation de ses ateliers de sculpture. Il semble aussi qu'il faille faire entrer en ligne de compte le fait que les relations avec l'Occident ne se sont pas interrompues et ont continué à alimenter le foyer heliénisant que nous avons vu se former dans le Nord-Ouest de l'Inde, En tout état de cause, nous devons à notre sujet de persister à rassembler tous les faits d'ordre politique ou commercial, artistique ou religieux qui ont pu de près ou de loin influer sur l'évolution de l'école.

Les rapports avec l'Occident. — Le temps n'est plus en effet de nous montrer difficiles, et il convient de recueillir avec soin le peu que les documents nous laissent entrevoir de l'histoire du n' siècle. Aux règues brillants de Domitien et de Trajan correspondent ceux, non moins prospères, de Kaniska et de Huviska (aussi bien leurs monnaues voisinent-elles dans le stâpa d'Alhin-Posh); à ceux des Antonins celui de Vâsuşka ou Vâsudêva. Du moins les inscriptions continuent-elles paisiblement tout le long du siècle leur comput traditionnel, sous sa forme (nous a-t-il semblé) abrégée: la série [4] 31, 48, 51, 54, 58<sup>(1)</sup>, etc., se poursuit sous Huvişka

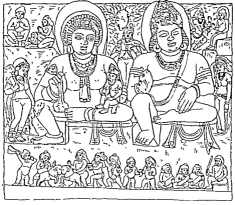


Fig. 505. — Le Coppe typeline, à bisage (cf. p. 218, 125, 136-137, 133, 370, 613)

Sculpture dans la chapelle a drotte dis sanctuarre, au fond de la crypte II

Vapere, Bengre, hoe en Apart, pl. 11

<sup>(9)</sup> Cf. Ep. Ind., X, p. 112-114.

connus par leurs monnaies. Le même ordre dynastique se reflète clairement sur celles-ci, tandis que leurs légendes grecques, encore lisibles, et le métal précieux dont beaucoup d'entre elles sont faites, attestent la constance et le profit des rapports commerciaux de l'Inde avec l'Empire romain.

De ces rapports nous avons de notre côté un sûr garant dans les renseignements que nous a conservés la Géographie de Ptolémée (entre 138 et 161): mais il faut avouer que nous ne trouvons plus grand'chose à mettre autour de ce plat de résistance. Nous avions dédaigné jusqu'ici de relever les soi-disant ambassades indiennes auprès d'Auguste et de Claude : nous notons soigneusement à présent celles qu'auraient reçues Trajan et Antonin le Pieux (1). Nous n'avions pas fait état de mainte information donnée sur les Indiens - à la vérité dans un but de moralisation ou pour en tirer quelque effet de rhétorique - soit par Plutarque, soit par Dion Chrysostôme : nous sommes à présent trop heureux de recueillir les données éparses dans les œuvres de Clément d'Alexandrie (entre 192 et 217) et les fragments de Bardesane (154 à 220). Il ne paraît d'ailleurs pas douteux qu'une bonne partie de leurs informations ne soient des acquisitions nouvelles, lesquelles sont enfin venues s'ajouter au stock traditionnel hérité des historiens d'Alexandre. Bardesane entre dans trop de précisions sur le mode de recrute-. ment et la règle des Samanaioi, Clément d'Alexandrie en sait trop long sur le culte des reliques du Buddha — dont c'est la première mention connuc en Occident - pour qu'ils n'aient pas appris directement ces détails de la bouche d'Indiens e résidant à Alexandrie (2) 7, ou de passage à Babylone. Si l'hypothèse n'est que vraisemblable en ce qui concerne Clément, le témoignage oral

qui atteste à nouveau la venue d'Indiens en Europe à partir du vix' siècle.

Cf. Parex, India and Rome Un des prétendus ambosabeurs se serait brûlé à Athènes où l'on montrait le r tombeau de l'Indian - C'est ainsi qu'aujourd'hui a Florence la place où fut créiné je ne sais quel dis est marquee d'un monument

<sup>(5)</sup> L'assertion est de Chrysostôme d'uns son «Discours au peuple d'Alexandrie». — Clément peut aussi avoir reçu des renseignements de son maître Panternes:

d'-ambassadeurs indiens, nous est donné comme la source de Bardesane. Mais ce qu'il y a de plus nouveau et de plus intéressant pour nous dans ces renseignements, c'est que nous les recevious à présent de la plume d'écrivains gnostiques ou chrétiens. Ce fait seul suffit à nous avertir qu'il y a quelque chose de changé dans l'air de l'Asie antérieure.

La Gnose et le Bouddhisme. - Songeons-y bien en effet : pour ne relever que les faits qui nous intéressent, c'est le temps où Philostrate écrit pour charmer les loisirs d'une impératrice syrienne la biographie d'Apollonies de Tyane; où l'on commence à rédiger à Édesse les aventures de saint Thomas dans les Indes; où Scythien. riche et ingénieux marchand de la Saracène, devenu théosophe en Égypte, et son disciple Térébinthe, qui se faisait appeler Buddha, iettent les bases de la fameuse doctrine à laquelle, vers la fin du m' siècle, Manès prêtera son nom et le prestige de son cruel martyre (1). D'une manière générale, c'est l'époque qui, sous de multiples formes, vit fleurir la "gnôse", cet éclectisme ou (si l'on préfère) ce syncrétisme mystique et ésotérique, qui écrémait toutes les doctrines religienses, s'autorisait de tous les livres saints, utilisait au service de son explication métaphysique du monde tous les mythes et les symboles de l'Orient, Dans l'étrange symphonie dont s'enivraient alors les esprits, l'Inde tenait, on le voit, sa partie. Si l'on voulait préciser, on trouverait sans doute que la théorie de la transmigration des âmes selon leurs œuvres ou metensômatose, et la discipline ascétique du monaclusme représentent sa plus importante contribution à cette macédoine de toutes les traditions égyptiennes ou babyloniennes, mazdéennes ou juives, plus ou moins liée de néo-platonisme gree. Et il serait bien surprenant qu'elle n'eût pas de son côté, en dépit de son peu de perméabilité

mais des dontes ont ete eferes par E. Re sax sur la visite que ce dermer, d'après l'istar (flut Eccl., 1, 9-10) aurait faite dans l'Inde aux environs de l'an 200 <sup>4</sup> Telle est du moins de pouiller de ses détails ten-laneires la sersion des origines du manicheisme qui nous a été consersée par les tetes d'frékelise. aux conceptions et aux modes étrangères, fait quelque emprunt de fond ou de forme à cet universel pot-pourri.

Une première présomption est aussitôt créée en ce sens par les multiples invasions qu'elle ne cesse de subir et qui toutes font irruption chez elle par la voie du Nord-Ouest. Après l'hégémonie des Grecs et des Scytho-Parthes, celle même des barbares Yuetche dut aider à la pénétration des idées religieuses de l'Asie antérieure. Citerons-nous tout de suite un fait d'évidence trop matérielle pour que personne songe à le contester? La cohue des divinités grecques, persanes ou indiennes qui se pressent sur le revers des monnaies des Kusanas constitue un véritable panthéon gnostique et jette un jour curieux sur la bigarrure de leur vernis de civilisation. Sans doute, si l'on en croit le grand rôle joué par Mithra, Mão, Nana (Anaitis), Ardochsho, Pharro, etc., ils s'étaient laissé quelque peu iraniser en Bactriane. Mais leur mazdéisme s'était également frotté d'hellénisme, puisque c'est l'alphabet grec qu'ils emploient pour écrire tous ces noms de divinités, à continuer par ceux d'Hélios, de Sélènè ou d'Héraklès. Et enfin ce n'est pas à nous d'oublier le contingent fourni par l'Inde en la personne d'Oèsho (Çiva), Skanda, Mahâsêna, etc., et même du Buddha. A la vérité ce dernier occupe sur le monnayage des grands Kuşanas une place beaucoup plus modeste que celle que nous aurions été disposé à lui accorder sur la foi des traditions bouddhiques. Peut-être oublions-nous trop aisément que, tout d'abord, ces rois n'étaient dans l'Inde que des envahisseurs; qu'ensuite rien ne se laisse deviner des idées religieuses de Huvişka; et qu'en ce qui concerne Våsudåva, s'il ne se proclame nulle part "Bhågayata" aussi nettement que Vima-Kadphisès se disait tout à l'heure «MAhêçvara », son nom semble indiquer des tendances au vishnouisme. Quoi qu'il en soit, le Buddha paraît tout au moins sur les monnaies de Kaniska, le seul de ces potentals dont la conversion au Bouddhisme soit avérée. Cette apparition sensationnelle pour notre objet ne complète pas seulement la mixture attendue des mythologies: la compagnie où il se trouve prouve assez qu'il était déjà passé dieu et même, pour quelques-uns de ses fidèles, adieudes

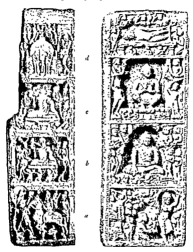


Fig. 506-507. — Let gearnt envirt anticity, a Americal II Service.

Fig. 506. — Varie de Valera Bastow. 1 m. 10 (cf. p. 613-616, 631).

Fig. 507. — Varie de Calentia, n° Séradih, 3 H. om. 90 (cf. p. 313, 610, 613, 614, 616).

G90).

dieux- (derdiidera). Le fait est de telle importance que nous avons déjà dit le noter à propos de son iconographie<sup>(i)</sup>, car il va de sor que, pour expliquer la création et surtout la multiplication de ses

<sup>&</sup>quot; Cf. ci-deous, t 11, p 253 et 365

idoles, il était nécessaire de signaler au préalable sa divinisation : on voit mieux à présent comment celle-ci s'explique dans l'ambiance générale du temps.

Faut-il cependant nous borner à ces constatations, en somme superficielles? Elles nous invitent plutôt à aborder la question, infiniment plus délicate et ouverte aux controverses, de l'influence de l'Asie antérieure sur les idées et les textes du Bouddhisme, pour ne pas parler des autres religions de l'Inde du Nord. Comment ne pas se souvenir que cette apothéose du Buddha faisait partie du mouvement qui transformait alors et élargissait, au point de la rendre méconnaissable pour ses vieux adhérents, la doctrine du Maître? Au nom de Kanişka s'associe justement, dans l'histoire de l'Église, la tenue du troisième et dernier des grands conciles. Le roi, nous dit-on, l'aurait réuni, tôt après sa conversion, afin de mettre un terme aux dissentiments d'ordre dogmatique qui divisaient la Communauté. Apparemment le vénérable Parçva et les autres conscillers du barbare néophyte se proposaient d'étousser l'esprit nouveau suscité par l'infiltration des idées mazdéennes, voire même judéo-chrétiennes : car les marchands syriens devaient jouer dans leurs comptoirs orientaux, en attendant les vrais missionnaires, le même rôle de colporteurs religieux que l'on s'accorde à leur attribuer en Occident(1). Sans doute il est bien établi que la propagande chrétienne s'est tout de suite orientée vers la Méditerrance(2), tandis que le Bouddhisme s'est au contraire tourné vers l'Asie centrale et l'Extrême-Orient : mais leur rencontre n'en était pas moins inévitable dans la zone intermédiaire de l'Iran; et d'ailleurs l'existence de colonies chrétiennes dans l'Inde va bientôt devenir un fait historique. S'il y a eu des rapports entre le Bouddhisme et le Christianisme (il existe déjà sur ce sujet toute une bibliothèque), c'est à ce moment et dans ce milieu qu'on pourrait en entrevoir la possibilité. Il ne s'agirait d'ailleurs dans notre esmit

<sup>(1)</sup> Cf. de Cunort, Les Cultes orientaux, p. 127 et suiv. — (5) E. Rexex, Les Apôtres, p. 280.

que d'une influence de la légende chrétienne sur le néo-Bouddhisme du temps, pour ne rien dire de son néo-Krishnaïsme. Quoi qu'il en soit, de l'espèce de concile de Trente convoqué par Kanişka sortit, comme il arrive, l'affermissement de la Réforme. Le Mahàyāna, qui déjà respire, mais se cherche encore dans les écrits d'Açvaghosa, achève de prendre conscience de lui-même.



Fig. 508. — La Tevration de Bedoer, a Augustati (cf. p. 616, 682).

Musée de Madias Hauteur de la partie sculptée : o in. 78.

Nagarjuna va bientôt réunir en un premier essai de synthèse les traits épars et visiblement incohérents qui constitueront désormais la Voic Supérieure<sup>(1)</sup>. Mais quand, après le grand docteur, nous tâchons vainement de concilier cet idéalisme, voire même ce nihilisme transcendantal, avec le piétisme le plus outré en passant par les rites machinaux d'un culte quasi cabaliste, comment pourrions-nous nous défendre de penser que ce fuyant et versatile Mahá-vâna n'est après tout rien d'autre que la forme indienne de la Gnèse?

<sup>(1)</sup> Gest ainsi que l'Instoren du Bonddhisme, Tiannima, conçoit les rapports le Mahayana

historiques entre le concile de Kaniska et le Mahāyāna (p. 61 et 71)

Cette première impression ne ferait que se confirmer si nous nous attachions à retrouver dans les nouveaux sûtra, tels que le Lotus de la Bonne Loi, par exemple (pour ne rien dire, cette fois encore, du Mahâbhārata), le même verbiage moralisant et les mêmes imaginations apocalyptiques qui caractérisent les traités gnostiques du genre de la Iliolis Sooia. Mais, sur cette pente, une considération nous arrête. Le Gandhara, nous l'avons dit. était le pays d'élection de la vieille secte des Sarvastivadins, et c'est cet asile de l'orthodoxie hinayaniste que Kaniska aurait d'abord proposé comme siège de son concile(1). Il est donc à présumer qu'il sera resté assez longtemps indemne de l'influence dite mahâyâniste. De fait, c'est bien plus tard qu'il se mettra à fournir de docteurs la nouvelle doctrine. Pour l'instant, même dans les textes les plus avancés de la secte dominante, tels que le Lalita-vistara, nous ne trouvons pas trace ni de la théorie toute mazdéenne des Dhyâni-Buddhas et de leurs hypostases, ni de la dévotion à l'Amshaspan de lumière que dut être Amitabha avant de prendre la présidence du paradis houddhique ade l'Ouest ». Est-ce à dire que l'on ne puisse déjà déceler dans le Lalita-vistara quelques symptômes non équivoques d'influence étrangère? Plus d'un détail y sonne trop familièrement à nos oreilles européennes pour ne pas éveiller notre défiance à ce sujet. Rien qu'en l'examinant à notre point de vue archéologique, nous avons eru relever çà et là l'indice de remaniements visiblement inspirés par nos conceptions ou nos contumes occidentales. Tel serait le cas, sans sortir du cercle de nos préoccupations habituelles, pour certains aspects qu'il prête à la Tentation, et surtout pour l'épisode de la présentation de l'enfaut-Buddha au temple, ou encore pour le couronnement dont il souligne le rôle messianique de Maitrêva (2).

<sup>(9)</sup> Cf. Hugy-rsiva, Traicle, I, p. 270. Le passage, qui n'avait pas été compris par S. Brill, a été mis chirement en lumière par T. Watters.

<sup>79</sup> Nous avons conservé une trace de ces remaniements dans les textes cuxm/mes: M. Sylvain Léra veut bien nous asertir que, par une coincidence curieuse.

Les ateliers gandhariens. - Vous ne l'oublions pas en effet : le mouvement religieux que nous venons d'esquisser ne nous touche qu'autant qu'il se reflète sur les monuments figurés. Nous ne serons pas surpris de constater une fois de plus que ceux-ci se sont montrés encore plus réfractaires que les textes aux idées nouvelles. Pour commencer ils ignorent totalement, ainsi que nous l'avons déjà constaté, les deux épisodes du Lalita-vistara qui nous ont paru particulièrement suspects, et le plus souvent ils s'en tiennent à figurer non point la etentatione, mais seulement el'assaute de Mâra. Toutefois il existe un groupe important de stèles (voir fig. 76-79, 406-408, 458-459, 484-485), à propos desquelles nous avons justement dù poser la question du mahavanisme de l'école (1), Ou'elles attestent la triomphante divinisation du Buddha et le culte de lâtrie dont il est devenu l'objet, il suffit d'y jeter les yeux pour être obligé d'en convenir, tant son image y prend une importance écrasante. Le point qui restait en suspens, c'était la figuration des Dhyani-Buddhas, et de leurs fils spirituels. Si le problème nous avait para susceptible d'une solution nette, nous ne l'aurions pas fait attendre jusqu'ici : l'iconographie nous l'aurait déjà fournie. Mais enfin l'histoire générale confirme et précise nos premières impressions. Nous voyons mieux à quel moment de son évolution l'art du Gandhara rejoint et côtoic la transformation doctrinale du Bouddhisme, Celle-ci devait être dès le me siècle un fait accompli, cent ans au moins avant que le témoignage de Fa-hien n'achève de lever tous nos doutes sur l'intronisation des Bodhisattvas autres que Maitrèya. Or voici des stèles que tous leurs traits caractéristiques (cf. ci-dessus, t. II, p. 553-554) rapportent

les traductions chinoi-es du Lahta-ristara (datées respectivement de 308 et de 683) ignorent de vouvouncement de Vai-trèja- et abrègent on suppriment la nomenclature des dieux dans la «présentation ou temple». Cl. c.-dessus, t. II., p. 191. 200 et 332. — Que par aillure

les conceptions messianiques aient pénétré dans l'Inde et que celle-ci en ait eu pleine consciènce, nous en trouvous immédiatement une preuse indéniable dans les appellations parallèles de l'Erchomenos et du Tathágata.

1 (f. t H. p 373 et sur

au plus tôt au ne siècle : comment ne pas croire que la scène du «Grand miracle de Cravasti» ait fini par céder la place à des interprétations nouvelles, et ses devaté archaïques par se métamorphoser en modernes Bodhisattvas? L'hypothèse que nous avions émise à ce sujet, déjà très probable pour les figures 405-408, devient une quasi-certitude devant des répliques du genre des figures 484 et 485. Ce qui nous paraît enfin tout à fait sûr, c'est que ces vieilles compositions contiennent en germe le modèle des «paradis d'Amitàbha» et des autres cycles iconographiques qui, sous le nom de mandala, allaient fleurir profusément dans la Haute-Asie. Mais, d'autre part, il est non moins clair que, si des œuvres gandhariennes relativement tardives ont pu se prêter avec le temps à des identifications nouvelles, c'est donc que celles-ci n'exigeaient aucune modification profonde dans leur mode de présentation. Non seulement le Mahâyâna a trouvé le répertoire de l'école déjà formé, mais il ne réclamait en fait aucune rénovation de ce répertoire; et c'est justement pourquoi nous avons pu prétendre qu'en définitive l'école avait plus aidé à son développement qu'elle n'en avait subi l'influence. Les futurs chercheurs débrouilleront mieux que nous, dans ce cas particulier, l'action et la réaction réciproques, toujours si intimement mêlées, de l'iconographie et de la religion; dès à présent - et c'est où nous en voulions venir - il nous faut renoucer à chercher un facteur de répartition chronologique dans le caractère plus ou moins a maliayanique a qu'auraient affecté nos bas-reliefs : un lel caractère ne pourrait être qu'une illusion arbitrairement créée par des idées préconçues et à quoi rien ne correspond dans la généralité des cas.

On peut encore imaginer un autre mode de classement que ce serait l'instant d'appliquer et qui, lui, est théoriquement impeccable : dans la pratique nous n'en attendons guère plus d'efficacité. Il consisterait à répartir les sculptures gandhâriennes que nous supposons postérieures au et siècle entre le n' et le m' selon leur degré d'eindianisation-(1). En principe, c'est une loi fatale qu'à mesure que coulent les années, l'art gréco-bouddhique ait dû voir ceux de ses éléments constituants qui étaient le plus nettement grecs s'éliminer progressivement au profit de ceux qui étaient indigènes. En fait, que l'on reprenne la liste des caractères qui

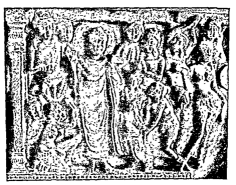


Fig. 509. — Le observation de Rebuta, a Abertate (cf. p. 610, 689).

Unsee de Vadras, flamps de balustrade, Hauteur, o m. 28.

Dapres aux platographic resonangung par Y V Gascius

nous ont semblé ci-dessus dénoncer une date tardive : on s'apercevra aussitôt que la pratique des gestes conventionnels, le rite de se découvrir l'épaule droite et l'habitude de se retourner les pieds en les croisant sont autant de coutumes indiennes. Si peu à peu elles se font jour, puis s'imposent de façon constante sur les sculptures, c'est parce que le milieu réagit contre les modes étrangères et finit par les évincer pour leur substituer des traits de mœurs et des usages locaux. Nous verrons bientôt ce phénomène d'adaptation on même d'assimilation engendrer promptement à Mathura comme à Amaravati des formes d'art inédites et faciles à dater. Dans l'école du Gandhara, tout au contraire, l'indianisation des motifs, pour inévitable qu'elle soit, traîne à ce point en longueur qu'elle ne provoque aucune modification de style tant soit peu brusque ou tranchée, aucun changement de manière susceptible de fournir des jalons à l'historien de l'art. On dirait plutôt qu'on s'est indéfiniment borné à reproduire servilement des modèles qui, il est vrai, multipliés sans trêve par des générations d'artistes et de donateurs, s'imposaient de toutes parts à l'imitation de la postérité. Nous sommes bien forcés de croire qu'après une si longue acclimatation de l'influence classique, le Gandhâra ne réagissait que faiblement contre un apport qui avait cessé de lui être étranger.

Toutes ces considérations tendent de façon concordante, bien que par des biais différents, à nous faire comprendre que l'école ait pu, après son épanouissement du 1er siècle de notre ère, durer encore un siècle ou deux sans subir de transformation considérable ni tomber trop au-dessous de son niveau primitif. Mais la raison dernière de cette longévité uniforme et médiocre nous paraît résider dans l'organisation de ses ateliers, seuls centres agissants qu'embrasse la dénomination abstraite d'école. Il est extrêmement vraisemblable que les artistes grecs ou métis de grecs qui reçurent les grosses commandes du début aient cherché quelque aide dans la main-d'œuvre locale et formé sur place des apprentis. Ceux-ci à leur tour durent se croire bientôt à même de satisfaire les besoins courants de leur clientèle de donateurs. Nous n'aurions nas à chercher ailleurs la raison de la relative rareté des chefs-d'œuvre gandhâriens en face de la profusion des répliques sans accent et sans vie : c'est qu'en réalité très peu de ces sculptures ont été vraiment exécutées de main de maître. Et du même coup s'explique

l'uniformité de cet art. Nous avons déjà constaté à propos desscènes légendaires que chacune d'elles se ramène à un ou deux prototypes, qui semblent avoir été fixés une fois pour toutes et reproduits depuis sans aucune variante ou innovation notable(!). Il nous



Fig. 510. — La Socuission by L'Étéphent, à Aussitati (cf. p. 610). Musée de Madras. Diamètre du médaillon : o m 80.

apparaît à présent que toutes ces rééditions sortent de chez un fabricant d'imagerie religieuse, comme c'est aussi le cas pour nombre de sarcophages antiques on de retables de la Renaissance, si l'on ne veut pas descendre jusqu'aux echemins de croixe de notre quartier Saint-Sulpice. Bref, les apparences sont pour que

l'art gréco-bouddhique ait fini, comme on dit, par «s'industrialiser» dans les ateliers du Gandhâra.

LES DÉBUTS DE LA DÉCADENCE. - Nous ne craignons pas, on le voit, d'être trop sévères pour les sculptures qui forment après tout le gros de nos collections. Productions d'artisans qui, pour la plupart, ne possédaient plus que de seconde main le métier classique, elles se surchargent volontiers de décors hétéroclites et de personnages stylisés, figés dans des poses conventionnelles; pourtant on ne peut nier qu'un certain talent ne continue à se marquer dans la composition comme dans l'exécution. La question est dès lors de savoir jusqu'à quelle époque le ciseau de nos imagiers aura gardé sa souplesse et sa virtuosité. A défaut de changement dans leur manière, la baisse de leur habileté technique sera le symptôme évident de l'imminente décadence. Sur ce point nous possédons déjà deux indices assez probants. Le premier avertissement nous est donné par les monnaies. Soudain, après Vâsudêva, elles ne se bornent pas à devenir des plus médiocres : incapables de présenter aucun type nouveau, elles ne savent que reproduire indéfiniment des Vâsudêva de plus en plus méconnaissables, entourés de légendes grecques de plus en plus illisibles. Et certes l'avis vaut d'être retenu : toutefois, pour les raisons que nous avons dites ci-dessus (1), ce n'est qu'un avis à longue échéance, et la brusque décedence du monnayage a dû précéder d'un bon demi-siècle celle de la sculpture. Seuls des monuments datés pourront emporter notre conviction. Or il se trouve que nous disposons dès à présent d'un de ces monuments et que justement son époque cadre avec ce qu'on pouvait attendre. Nous voulons parler de la statue représentée sur la figure 377. Sa lourde gaucherie, les proportions ridicules de ses enfantelets, le traitement maladroit de ses draperies, tout trahit chez elle une impuissante tentative d'imitation des anciens modèles.

Or elle porte inscrite l'année (Varsa, et non Samrat) 179(1), ce qui nous sait descendre jusqu'en 257-8 de notre ère, juste soixante



Fio. 511. — Le Gravo Miracie de Çrêvisyt, a Bévarès (cf. p. 625, 681). Musée de Calcutta, nº S. 5. Procenant de Sárnáth Hauteur · o m. 90.

ans après la dernière date connue de Vésudèva. Et, cette fois encore, nous nous gardons de conclure trop vite. Il serait sans

nouvel examen, noire confrère le B. P. A.-M. Borea veut bien nous faire savoir qu'il maintient sa première transcription Elemant[i]-rationse = 179

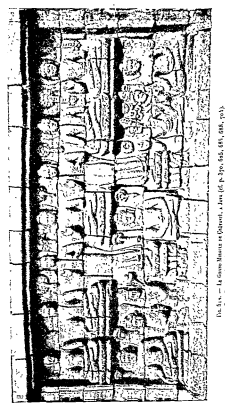
<sup>0</sup> M. Fleer a propose dans le J. R. A. S., 1907, p. 184, de hre Elwachaducatimae = 399, mais sans donner aucune justification de cette lecture. Apres

574

aucun doute imprudent de construire une théorie chronologique sur le style de cette unique statue. L'ère de son inscription serait-elle hors de conteste, qu'elle-même pourrait fort bien n'être que l'essai malheureux de quelque maçon de village trop pressé de jouer au sculpteur. Mais si nous ne prétendous pas la prendre comme étalon de toute la sculpture gandhârienne à l'époque que nous lui attribuons, il nous faut d'antre part remarquer que l'ensemble des témoignages historiques vient singulièrement renforcer la valeur du sien : tous nous invitent, jusqu'à preuve du contraire, à faire commencer la décadence de l'école avec la seconde moitié du m° siècle.

Les causes politiques. - Dès la première moitié de ce siècle, il est en esset possible - et, pour nous, important - de noter les signes avant-coureurs du déclin de l'Empire romain, pressé déjà de tous côtés par les Barbares, et la diminution de sa force d'expansion politique, économique, artistique. Vers l'Orient, le seul point cardinal qui nous concerne, on dirait qu'il travaille lui-même à la ruine de son influence, en s'attaquant aux organes mêmes par l'intermédiaire desquels il l'exerçait. Dès 105, c'est la destruction par Trajan du royaume nabatéen de Pétra. En 216, c'est Alexandrie livrée aux fureurs de Caracalla, et s'épuisant depuis en discordes intestines ou en séditions durement châtiées. En 272-273, c'est la prise, puis le sac de Palmyre par Aurélien. Le rude soldat-empereur put traîner en triomphe derrière lui, en même temps que Zénobie, des Saracènes, des Perses, des Bactriens et des Indiens, et jusqu'à ces Blémyes qui, sortis de la Nubie, menaçaient déjà de fermer la route des ports de la mer Rouge : victoires sans lendemain et politique à courte vue! L'opération, comme on dit aussi bien en style chirurgical que militaire, avait réussi : mais c'était une amputation. Après ce coup de hache porté dans leurs œuvres vives, les relations entre les pays méditerranéens et l'Inde ne feront plus désormais que languir.

La fante en est-elle d'ailleurs au seul Occident? Par une coïnci-



Horo-Bondour, bas-citef situt à gauche de l'escober B, dons la quarrème galerre. D'it is une photogr. de Mijer Vm Lee.

576

dence fâcheuse, au moment même où l'Asie romaine se livre surelle-même à ces mutilations volontaires. l'Inde de son côté se suicide en tant qu'unité collective et retombe dans son émiettement. C'est la loj de son histoire que la périodique reconstruction et désintégration de ses empires, et il n'est pas encore d'exemple qu'aucun d'eux ait duré plus de trois cents ans. Les deux grands royanmes qui s'étaient partagé définitivement l'héritage des Mauryas, au Nord-Ouest celui des Kuşanas, au Sud-Est celui des Andbras, s'écronlent, semble-t-il, au commencement du me siècle, et avec l'abolition de tout grand pouvoir centralisateur s'efface, jusqu'à l'avenement des Guptas vers l'an 320, tout vestige d'histoire. Tout au plus entrevoyons-nous que les descendants des grands Kusanas continuèrent à tenir la vallée de Kâboul et le Gandhâra, si même ils ne gardèrent quelque suzeraincté, au moins nominale, sur le Penjàb. Non seulement les Annales chinoises cessent à ce moment de projeter aucune lumière dans les ténèbres où nous tâtonnons; mais, comme pour les épaissir encore, la dynastie sassanide, sortie (toujours dans le premier quart du me siècle) d'une violente réaction indigène contre le philhellénisme des Arsacides, commence à étendre entre l'Europe et l'Inde le rideau opaque de son mazdéisme exaspéré.

Les raisons tirées de l'histoire de l'art. — Ces événements politiques ne pouvaient manquer d'avoir leur répercussion sur l'art comme sur le commerce. On voit qu'ils tendent tous à entraver les échanges entre le monde gréco-romain et l'Inde. Mais les fossés qui se creusent ou les obstacles qui se dressent sur les grandes voies de communication ne suffisent pas seuls à expliquer la baisse du niveau artistique dans telle ou telle province. Si le flot qui entrahait les praticiens d'Égypte ou d'Asie Mineure vers la « Gandaritis» et continuait à alimenter l'école, ne coule plus que chichement et va bientôt s'arrêter, c'est moins à cause des difficultés du chemin qu'en raison du fait que lui-même était déjà menacé de tarir dans sa source. Là git, croyons-nous, la vraie solution du problème. Pour justifier l'irrémédiable décadence comme l'éton-

nante floraison d'un art à demi importé, tel que celui du Gandhàra, il suffit que notre art classique ait cessé d'être à partir du me siècle ce qu'il n'avait commencé de devenir qu'à partir du 1er : un article d'exportation, artistes compris. Le parallélisme si curieux que nous avons cru relever entre les monuments religieux de l'Inde et de l'Asie antérieure, se répète dans l'histoire générale des beaux-arts. De ce point de vue, il nous apparaît nettement que la branche gréco-bouddhique, si lointaine qu'elle fût, a simplement partagé les vicissitudes du tronc commun, les mêmes par lesquelles passe vers ce même temps la branche gréco-chrétienne. Pourquoi, demande M. de Rossi(1), l'ancien art chrétien a-t-il surtont prospéré sous les empereurs hostiles, au plus fort des perséentions, pour décliner au temps de Constantin, alors que tout semblait devoir favoriser son expansion? - Pourquoi, serionsnous tentés de demander à notre tour, la sculpture bouddhique du Gandhâra, après avoir attendu pour s'épanouir que le royaume grec du Penjáb eût passé aux mains des Barbares, est-elle tombée en décadence au moment même où le développement mythologique du Mahayana et la conversion de toute l'Asie orientale lui ouvraient un champ presque illimité? Les questions sont, on le voit, assez exactement parallèles : la même réponse vaut aussi dans les deux cas. Les raisons de ces faits surprenants résident tout uniment. d'une part dans la condition florissante de l'art gréco-romain au se siècle de notre ère, de l'autre dans la pénurie de la maind'œuvre artistique qui fut l'une des conséquences de l'appauvrisement économique de l'Empire à partir du me siècle.

## § V. LA FIN DE L'ÉCOLE.

La décadence est sans doute l'annonciatrice de la fin : toutefois une école peut continuer encore longtemps, si les circonstances

M Roma sotterranea cristiana, 1, 196.

s'y prêtent, à vivre d'une vie ralentie, qu'entretient le prestige des œuvres héritées du passé. Combien de temps aura pu se prolonger l'agonie de l'art gréco-bouddhique, à l'ombre des monuments qu'il avait créés? Ainsi que nous commençons à en prendre l'habitude, c'est surtout à des témoignages étrangers que nous devrons le demander. Mais désormais ce n'est plus de l'Occident classique que nous pourrons attendre quelque lumière. Les renseignements qui continuent à se publier sur l'Inde dans le monde méditerranéen ne sont, à partir du ne siècle, qu'un tissu d'inepties. Nous n'excepterions même pas la Topographie chrétienne de Cosmas Indicopleustès (vers 535), si cet ennemi de la rotondité de la terre n'avait consigné quelques informations précises parmi ses absurdes théories. Il est bien évident que le contact s'est perdu, et que le commerce passe de plus en plus entre les mains d'intermédiaires arabes ou persans(1). Si nous entrevoyons quelque chose de l'histoire du Gandhara, c'est avant tout grâce aux récits de voyage des pèlerins chinois, jusqu'au jour où la parole est prise par un écrivain arabe. C'est là un fait pour nous des plus significatifs. Sans doute les échanges entre l'Empire et l'Inde ne sont pas complètement interrompus; mais voici que cessent définitivement les relations suivies et directes dont nous venons de voir fleurir, au 1er et au 11e siècle de notre ère, les esthétiques résultats. Les destinées, un instant mêlées, de la civilisation gréro-romaine et de l'indienne se séparent à nouveau, et nous n'apercevons plus entre elles aucun rapport, voire même aucun parallélisme qui vaille la peine d'être relevé. Dès lors, et par une conséquence naturelle, il se ferait temps de clore l'histoire de l'art indo-grec, si l'entreprise commencée ne devait être poussée jusqu'à son terme et s'il ne valait la neme de rapporter brièvement les péripéties dont s'accompagna l'inévitable dénouement.

<sup>&</sup>quot; (if Parries, India and Bome, p. 171 et suis

Le servie (10°-v° siècles). — L'école du Gandhâra allait devoir, semble-t-il, aux événements un sursis de deux siècles. Apparemment le pays était resté au pouvoir d'une dynastie de rois Kou-

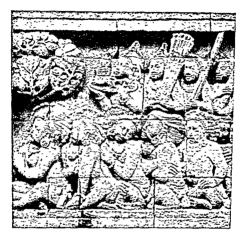


Fig. 513. — PAGGER ET ACTRES LEGAS, a Just (cf. p. 53, 625)

Boro-Boudour, première gelerie, partie gauche du baserlief n° pl. Hauteur · o m. 80

Boro-Boudour, première gelerie, partie gauche du baserlief n° pl. Hauteur · o m. 80

shans, alliée aux Sassanides. On a voulu les reconnaître, non sans quelque vraisemblance, dans ces Chionitai qui, vers 360, aidèrent Shapour II au siège d'Amida (aujourd'hui Diarbékir): du mouns Ammien Marcellin raconte-t-il que leur vieux roi Grumbatés, qui perdit son fils dans l'affaire, amena avec lui des éléphants

indiens(). En fait nous ne saurions rien si nous ne possédions le témoignage oculaire de Fa-hien, puis de Song Yun. Le premier arrive, au début du ve siècle, dans une contrée en pleine prospérité, et où jamais le Bouddhisme n'a été plus florissant. Aussi bien au Gandhâra même que dans les vallées adjacentes de Kâboul et du Swât, tous les stapa sont encore inviolés et les monastères remplis de moines; sanctuaires et reliques célèbres voient affluer en foule 'es fidèles, à commencer par les rajas locaux. L'Inde du Nord est devenue ce que nous avons déjà dit qu'elle deviendrait (1), l'une des terres saintes du Bouddhisme et, plus particulièrement, la terre sainte du Bodhisattva. Trois des compagnons de Fa-hien s'estiment satisfaits d'avoir visité ses quatre grands lieux de pèlerinage et s'en retournent en Chine. «Le peuple est surtout adonné au Petit Véhicule - : c'est en effet la secte des Sarvastivadins qui jouit de la plus grande, popularité. Toutefois le culte de la Prajnaparamità, de Mañjugri et d'Avalokitegyara y pénètre, bien que Fa-hien ne le mentionne qu'à 80 yojana au Sud-Est, à propos de Mathurd. Ce qui nous importe surtout, et ce que nous pouvons déduire en toute sureté de ses des criptions, c'est que l'œuvre entière de l'école était encore intacte, jusque dans sa polychromie et ses dorures; ou du moins sa conservation n'avait à compter qu'avec des accidents pareils à ceux dont la «pagode de Kaniska» fut la victime : Song Yun nous apprend en effet, au début du vie siècle, qu'elle avait déjà été trois fois incendiée par le feu du ciel et chaque fois réédifiée.

Qu'était cependant devenue l'ancienne activité des ateliers gandhâriens? Qui étaient leurs artistes? A quoi ressemblaient leurs œuvres? Autant de questions que nous ne pouvons guère pour l'instant que soulever. Que l'art sit déjà en pleine décadence, on n'en peut guère douter, ni que cette décadence sit irrémédiable;

<sup>(1)</sup> Vaut-il la peine de noter ici que, d'après le même historien (xvm, 6), Shapour (autrement dit Sapor) emplovait comme espion un cavalier romain

déserteur, natif de Paris? Là où le marchand ne passait plus, le conduttière pénétrait encore.

<sup>(9)</sup> Cf. t. II, p. 4+6-417.

il y aurait donc en création d'un motif nouveau dans l'intervalle des deux voyages, c'est-à-dire au plus tôt dans le cours du v<sup>e</sup>siècle.

Ge qui ferait donner créance à cette anecdote, c'est qu'il y est question d'un motif de statuaire : au cas où quelque innovation était encore possible, c'était dans cette direction. De bonne heure il nous est apparu (1) que les images furent l'article le plus longtemps demandé et par suite exécuté au Gandhara. A mesure que le souci de la biographie du Maître cède le pas au culte idolătrique du dieu, on voit les scènes légendaires disparaître de la décoration des stapa, laquelle finit par ne plus comporter que des alignements de statues. A cette évolution dans le choix des sujets paraît, d'autre part, avoir correspondu une transformation parallèle dans celui des matériaux habituellement employés. C'est durant cette période que, pour les deux raisons que nous avons déjà données (2), dut se généraliser l'usage du mortier de chaux, ou comme on dit communément, du stuc. Assurément ce procédé décoratif n'est nullement inconnu à notre antiquité classique, ni à la bonne époque de l'école du Gandhara: mais jamais le bas prix de la matière ne l'aura davantage recommandé à l'appauvrissement graduel des donateurs, tandis que la facilité relative de l'exécution - peut-être aidée sur le tard par l'emploi des moules - n'aura pu manquer de tenter l'habileté décroissante des artistes. Aussi v a-t-il de fortes présomptions pour que, sur tous les monuments tardifs du Nord-Ouest, la substitution des idoles aux scènes figurées se soit accompagnée du remplacement de la sculpture sur pierre par le modelage en stuc.

A ces questions, qu'aujourd'hui nous nous bornons à poser, des fouilles bien faites répondront : déjà elles ont commencé à répondre. La lecture du rapport de Sir Aurel Stein sur ses fouilles de Sahri-Bahlol en 1912 montre tout ce qu'on peut attendre à ce point de vue d'investigations conduites par un esprit et sous un œil

<sup>&</sup>quot; Cf t H, p. 345. - " Cf. t I, p 192-193

avertis: « Aux deux sanctuaires C et D, nous dit-il, des statues et bas-reliefs, appartenant à une époque où l'habileté et la tradition de la meilleure période de l'art du Gandhàra étaient encore vivantes, sont trouvés mélangés avec des sculptures d'un type indéniablement décadent...» Et, comme pour nous donner quel-

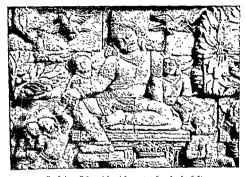


Fig. 514 — Pascika, à Java (ef. p. 107, 118, 126, 137, 625).
Couloir d'entrée du Candi Mendut Hauteur du personnage, o m. 80

ques lueurs sur les dates respectives de ces œuvres qu'un même lieu rassemble et que plusieurs siècles séparent, eles monnaies trouvées dans le tumulus C comprennent, à côté d'une pièce d'Azès, à l'air remarquablement neuf, d'autres du type associé avec Vâsudèva, le dernier monarque Koushan, et d'autres encore émises par les derniers Indo-Scythes (1)... The un mot, la décoration

Scythes» fes "later Indo Scythians» de Convincitin, autrement dit les derniers dynastes Koushaus

O Cf M. A. Steix, A. S. L., Ann. Rep. 1911-1912, p. 100-101. — Il fant entendre par les «deiniers indo-

du sanctuaire dont les ruines ont été découvertes sous ce tertre ve scrait poursuivie depuis le 15 siècle avant notre ère jusqu'au ve siècle aurès.

II y a lieu de croire qu'il en avait été de même un peu partont où s'étendait le domaine propre de l'école. Assurément nous n'oserions attribuer au we ou au ve siècle que les plus courtandes et les plus mal venues des idoles de pierre : mais rien n'empêche de faire descendre aussi has des images de stuc qui soient d'une exécution encore décente. Les rangées de Buddhas en mortier de chaux dégagées par le Dr D. B. Spooner sur le soubassement du stupa de Kaniska à Shah-ji-ki-Dhèri se laisseront vraisemblablement rapporter à une réfection du sanctuaire tombant dans la période qui nous occupe. Et le cas de la fameuse pagode serait loin d'être unique, d'après ce que nous savous déjà des fouilles de Taxila. Celles-ci donnent décidément à penser que le modelage aurait survécu au naufrage de la sculpture. Nous ne voyons aucune raison pour en être surpris. Sans doute il faut toujours se mésier des analogies: il en est pourtant une que nous ne pouvons nous empêcher de noter au passage. Tandis que l'Inde contemporaine compte peu de sculpteurs, elle est encore très riche, comme le savent tous les touristes, en coroplastes de talent, qui se transmettent de père en fils une vivacité de coup d'œil et une dextérité de mains remarquables (1). Ces dons naturels, qu'ils ont hérités de leurs ancêtres, étaient sûrement déjà l'apanage des artistes du Nord-Ouest. On se rappelle à quel point nous avons été frappés plus haut(2) par le caractère tantôt idéal et tantôt réaliste ou même caricatural, mais toujours vivant et savoureux, des têtes de chaux. Pourquoi reculer devant les conclusions auxquelles, sur la foi des dernières trouvailles, ces considérations nous invitent? N'hésitons pas davantage à le déclarer ; alors que la sculpture sur pierre avait, d'une façon générale, suivi l'exemple du monnayage, et sombré à

<sup>(1)</sup> Cf t. II, p. 150 - (2) Cf. t II, p. 18, 99-100, 348.

son tour dans la décadence, les ateliers gandhâriens auraient conservé jusqu'au bout une certaine maîtrise dans ces rudiments du métier de sculpteur, que représente par définition le modelage.

Rien n'est, après tout, plus vraisemblable. Quand on songe que l'art bouddhique, issu du Gandhàra, jetait alors tout son éclat dans l'Inde comme dans la Haute-Asie, on s'expliquerait mel qu'il

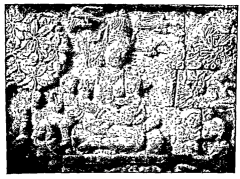


Fig. 515. — Hinstl, à lata (cf. p. 107, 118, 137, 525). Coulon d'entrée du Condi Mendut. Houteur du personnage. o m. 85.

fût complètement éteint au centre de son rayonnement. Seulement il convient de remarquer qu'en ce cas une question plus délicate encore se greffe sur celle que nous venous de résoudre par l'affirmative. Du fait que l'école gréco-bouddhique aurait si tard gardé quelque semblant d'activité, il s'ensuit en effet qu'elle était à son tour exposée à subir l'influence des foyers artistiques qu'elle-même avoit contribué à allumer. Peut-on découvrir dans les œuvres gandháriennes tardives quelque réaction provenant soit de la Sérinde,

586

soit de la vallée du Gange? Il y faudra veiller; car déjà certains indices le donnent à penser. Dès 1907-1908, le dégagement de certains recoins inexplorés de Takht-1-Bahai a fourni au D' D. B. Spooner deux spécimens qui nous paraissent porter la trace de ces contre-influences. L'un est le Buddha reproduit sur la figure 485. Son attitude, tout à fait insolite au Gandhâra, en fait vraisemblablement le contemporain des nombreuses images de style Gupta que ce fut la mode, à Bénarès (fig. 567) comme à Ajanta (1) et jusqu'à Java (fig. 568), d'asseoir ainsi à l'européenne. Dès lors il faut admettre, du moins en principe, que cette stèle daterait au plus tôt du 1ye siècle de notre ère, et par suite rien n'empêcherait, soit dit en passant, de voir dans les deux assistants, au lieu d'Indra et de Brahmå, l'Avalokiteçvara au lotus et le Maitrêya au vase (2). De l'autre spécimen (3) nous n'avons pas de reproduction : mais la description qui nous est donnée de ce Buddha, modelé en argile sur une carcasse composée de fascines de roseaux, suffit à trahir un procédé jusqu'alors aussi inconnu dans le Penjab qu'il était courant en Asie centrale : c'est donc du Turkestan qu'il a été apporté au Gandhara. L'image en question peut être, il est vrai, encore postérieure au vie siècle et remonter seulement à la restauration dont les monuments gandhâriens furent un instant l'objet après leur première ruine (1)... Car il est écrit qu'aucune vicissitude ne sera épargnée à nos sculptures, ni aucune complication à notre sujet.

LA PREMIÈRE DESTRUCTION. — Mais reprenons le fil des événements. S'il est évident pour nous que l'école ne faisait au fond que se survivre à elle-même, elle gardait encore au début du vi° siècle toutes les apparences de la vie : du moins aucune solution de

 <sup>(</sup>i) Gf. J. A., janv.-fév. 1909, pl. IV.
 n) Gf. ci-dessus, t. II, p. 240, 374 et
 568 pour les étapes de cette identification.
 (ii) Gf. A. S. L. Ann. Rep. 1908-1909, p. 43.

<sup>(9)</sup> C'est en tout cas cette dernière date que nous inclinerions à attribuer aux têtes d'argile, à l'aspect mongoloüle, reproduites sur la figure 3, p. 54, de l'.1. S. I., Ann. Rep. 1908-1909.

continuité ne se relève jusqu'ici dans son développement. Quand, cent ans plus tard, le rideau se relève pour nous avec la relation de Hiuan-tsang, le tableau est complètement changé. Le pays est ruiné et presque dépeuplé; du peu d'habitants qui subsistent la plupart ne sont, aux yeux du pieux pèlerin, que des r-bérétiques r. Le Gandhâra n'est plus pour lui la seconde terre sainte : sa place a été prise par le Mâta. Le Bouddhisme y a visiblement été sapé





Fig. 516 517. — Tres de Bristett Brinkinger et Botonniger, a lata (cl. p. 558, 576, 618, 635). Fragment des bar-relejs n° 117 et 118 de la premiere golerie du Boro-Boudour. Dayris des photographies du Nayer Vas Ess

dans toutes ses œuvres, vives ou inanimées. A peine reste-t-il quelques fidèles de la Boune Loi, et de rares moines. Les emille monastères de jadis sont presque tous déserts et leurs décombres envahis par la brousse; la plupart des stûpa achèvent de crouler. L'école est cette fois bel et bien détruitr. Quel typhon a donc passé?

Ge cataclysme a un nom dans l'histoire, et que nous connaissons bien par le témoignage concordant des pèlerins chinois, d'un nasigateur grec, des chroniques kaçmiries, des inscriptions et des monnaies : il s'appelait Mihirakula (1), surnommé par la tradition indienne Trikotihan, le «tueur de trente millions» d'hommes. Ce n'était même plus une sorte de Koushan, comme ce Kidâra qui vers 430 serait parti de Balklı pour recommencer au Sud de l'Hindou-Koush les conquêtes de Kozoulo-Kadphisès (2): ainsi que son père Toramana il appartenait à une autre tribu encore plus barbare, celle dite des Hephthalites ou Huns blancs. Il était, assuret-on, beau de sa personne, doué d'une grande bravoure naturelle, de manières rudes mais franches, et, en dépit d'un caractère intraitable, capable parfois d'entendre raison : il ne lui manquait, pour être un homme, que d'être accessible à la pitié. Ce sléau exterminateur se serait même réclamé d'un dieu : comme jadis Vima-Kadphisès, dit le Mahêçvara, il aurait trouvé dans le terrible Civa une divinité à sa mode. C'est du moins ce que confirment ses monnaies, et, à en croire certaines traditions brahmaniques, sa sanglante carrière n'aurait été qu'une manière de culte perpétuel rendu au principe destructeur de la trinité hindone. Car il s'est trouvé des brahmanes pour accepter de sa main des dotations et faire son apologie. Ils s'étaient même avisés, nous dit Kalhana, d'une excuse admirable : c'est que, s'il n'avait aucune compassion pour les autres, il n'en avait pas davantage pour lui-même. Et en effet il aurait couronné sa carrière d'égorgeur par un féroce suicide. Ce dernier trait relève un peu la figure, par ailleurs assez banale, de cette copie d'Attila ou de ce modèle de Timour.

Ce qui nous intéresse surtout ici, c'est son éloignement pour le Bouddhisme. La raison en est assez évidente: il y avait incompatibilité d'humeur. Toutefois la tradition bouddhique rapportée par Iliuan-tsang croit devoir chercher l'origine de cette aversion dans

<sup>(\*)</sup> Cosmas abrège son nom en Gollas; voir Sovo Yen, p. 300; Hiean-tsang, Rec., 1, p. 167, Rigatarangusi, 1, 289 et suiv.; Cunnicanna, Later Indo-Seythans, ou V. Shith, Catal, et J. A. S. B.,

<sup>1894,</sup> p. 185; Corpus Inser. Ind., III, p. 10 et suiv.; Ind. Antiq., XV, p. 245 et suiv.; etc.

<sup>(1)</sup> Ed. GRAVANES, Toung Pao, mai 1907, p. 188,

une sorte de parodie du Milinda-pañha, d'autant que ce monstre inhumain avait fait sa capitale du Çâkala de Ménaudre. Sa haine de la Bonne Loi semble être d'ailleurs allée en s'exaspérant chez lui avec l'âge et les malheurs qui, sur le tard, l'assaillirent. Quand Song Yun arrive au Gandhàra, en 520, if ya déjà deux générations que le pays est soumis aux tegin hephthalites. Le peuple souffre, mécontent de son prince r qui est d'un naturel méchant et cruel, qui fait mettre à mort beaucoup de gens et ne croit pas comme

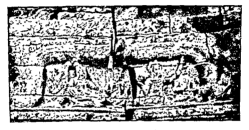


Fig. 518. — La tivite d'Asita, de Camboder (cf. p. 258, 618, 627).

Fronton de Bantiy-Cômar (Suophon).

Duren que photyropèse du giotral de Brisl.

lui à la religion bouddhique. Mais s'il egémit, c'est donc qu'il existe, et ses sanctuaires sont encore debout. Quant à Mihirakula, il est à ce moment engagé depuis trois ans dans une guerre contre le Kaçmir, et fort honteux de ne pas venir à bout de sa résistance. Quelque quinze ans plus tard, après ses aventureuses expéditions, ses revers et sa captivité dans l'Inde centrale, c'est au Kaçmir que, roi dépossédé, il trouve un asile, et c'est de là qu'il sort afin de tirer du Gandhàra, nous ne savons au juste pour quelle raison, une effroyable vengeance. Il fit égorger, répète Hiuan-Isang, les deux tiers des habitants, réduisit le reste en esclavage, et détruist

stipa et monastères bouddhiques, «en tout mille et six cents fondations».

LA DESTRUCTION DÉFINITIVE. - Ceci se passait entre 530 et 540, juste cent ans avant la venue du grand pèlerin, bien qu'à l'entendre on croirait qu'il s'agît d'événements vieux de plusieurs siècles. Les traces de cette dévastation étaient encore lisiblement écrites sur la face désolée du pays. En vérité, si l'historien était, lui aussi, sans pitié, il ne pourrait souhaiter dénouement plus sensationnel ni plus décisif: c'est comme si toutes les précautions avaient été prises pour que l'art gréco-bouddhique périt à la fois dans son œuvre, dans ses clients et jusque dans ses ouvriers. Cette fois, nous pouvons être sûrs qu'il est mort: car une école d'art religieux ne repousse pas aussi aisément que le figuier de la Bodhi, quand une fois elle a vu ses racines coupées par la main sacrilège d'un monarque impie (1). Aussi mettrions-nous le point final à ce chapitre, si nous n'avions des raisons de croire que beaucoup des ruines que nous fouillons ne sont pas restées exactement telles qu'elles étaient au milieu du vie siècle. Entendons-nous bien : il ne s'agit pas de poursuivre la biographie de l'école : elle est décédée ; mais nous ne pouvons nous désintéresser des vicissitudes qu'ont pu encore subir ses restes. C'est en ce sens que son histoire réclame un postscriptum.

Laissons en effet passer un siècle et revenons au Gandhâra avec le pèlerin Wou-k'ong en l'an 753. Le pays commence à se remettre après deux cents ans du coup que lui avait porté Mihirakula et qui lui eût été mortel, si les peuples pouvaient mourir. La dynastie turque régnante, qui n'avait pas tardé à remplacer les Hephthalites (vers 565), avait été déjà trouvée par Hiuan-tsang convertie au Bouddhisme. Ce beau zèle n'a fait que s'accroître: le khân, la khâtoùn, leurs fils, les ministres rivalisent de fondations picuses. Or,

<sup>&</sup>quot; Cf. l'histoire de Çaçânka dans Hivan-tsano, Rec., II, p. 118; Tracels, II, p. 115.

ces rois, nous les connaissons d'autre part : ce sont ceux qu'Albirouni appelle les Shahis de Kaboul, et la chronique kaçmirie les Câhivas(1). Ils prétendaient descendre directement de Kaniska à pen près comme nos Capétiens se réclamaient de Pharamond, à deux ou trois accroes près dans la lignée - et continuaient à porter le vieux titre iranien de «shâli». Mais leurs jours étaient comptés, et l'arrivée des Musulmans allait achever d'abolir au Gandhara jusqu'au souvenir du Bouddhisme. En 870, Kâboul est pris par les Arabes : la capitale doit être transportée vers la frontière orientale, à Udabhanda sur l'Indus. En même temps l'ébranlement du royaume jette bas la dynastie. Le dernier roi ture, Laga-Toùrmân, est détrôné par son ministre, un brahmane de caste, le premier des «Shāhis» hindous. Pendant plus d'un siècle, ceux-ci tiennent vaillamment tête à l'invasion musulmane. Quand enfin Trilocanapala succombe en 1021 sous les coups de Malimond de Ghazni, et que sa maison est détruite de fond en comble, Albiroûni ne peut s'empêcher de rendre hommage au noble courage des vaincus. Avec eux finissaient les dernières manifestations de l'art religieux de l'Inde sur la rive droite de l'Indus,

Est-ce à dire qu'après la bourrasque de Mihirakula l'art grécohouddhique y ait connu, aux un' et n' siècles, une sorte de renaissance? Nous ne le pensons pas. Ce n'est pas sur des khâns turcs que nous pouvons compter pour rallumer au Gandhâra le flambeau éteint de l'hellénisme. Aussi bien nous avons vu que dès le v' siècle, si l'école continue encore à accomplir machinalement les mêmes gestes, en fait elle n'a plus aucune vitalité. Tels ces guerriers des contes dont tout le sang a déjà fui par leurs blessures et qui ne s'aperçoivent qu'ils sont morts qu'en délaçant leurs cuirasses, il suffit que son œuvre soit détruite pour révêler son incapacité de recommencer jamais rien de pareil. Mais d'autre part il est impossible de ne pas tenur compte du fait que Hiuan-tsang signale encore

<sup>(1)</sup> A. Sten, Zur Geschichte der Çahıs ton Kabul (Festgruss on R. von Roth,

Stuttgart, 1893), et trad. de la Rajatarangini, note 1, p. 336

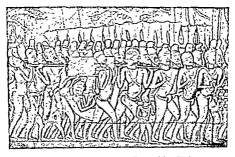
quelques couvents échappés au naufrage, où un culte continuait d'être offert, et que Wou-k'ong cite plusieurs fondations nouvelles. Il y a tout lieu de croire que ces prétendues fondations n'étaient que des reprises en sous-œuvre, des restaurations plutôt que des réédifications des anciens monastères détruits. Il est également des plus probables que ce genre de travaux ne fut entrepris que dans le voisinage des grosses agglomérations urbaines, où le besoin de relever les couvents se fit le plus vite sentir et où les moyens de le faire furent le plus vite réunis (1). Il n'importe pas moins de prendre garde que nous ne pouvons jamais savoir d'avance si tel tertre — même parmi les rares sites qui aient été respectés jusqu'ici — recouvre une ruine du premier ou du second degré, en d'autres termes si celle-ci nous est parvenue dans l'état où Mihirakula l'a mise et où Hiuan-tsang l'a vue, ou si elle a été recommencée sur nouveaux frais par Mahmodd de Ghazni.

Les doubles dunes. — Depuis que les fouilles sont enfin scientifiquement conduites, tout ceci a cessé d'être une pure vue de l'esprit, et le premier rapport de Sir Aurel Stein nous a apporté sur ce point les précisions attendues. Nous tenons à présent la preuve matérielle que, comme le suggéraient les documents écrits, une partie des anciens sanctuaires gandhâriens ont été réoccupés et au moins partiellement restaurés par les fidèles du vu° au x° siècle. Les excavations de 1912, à Sahri-Bahlol, ont mis une fois de plus au jour « nombre de ces petites plateformes, ordinairement carrées et décorées en stuc, qui servaient de bases à des stûpa et des vihâra isolés, et qui jadis s'entassaient à l'intérieur de toutes les places saintes (\*\*): or dans les deux tertres C et D (cf. fig. 486) plusieurs de ces plateformes avaient été utilisées, longtemps après leur

être le plus longtemps en existence: il aurait été occupé jusqu'an x' siècle, autant dire jusqu'à l'invasion musulmane <sup>(2)</sup> Cf. t. I. p. 177

<sup>(1)</sup> Cf. ct-dessus, t II, p. 556. Sir Aurel Sterv remarque incidemment que le couvent E. de Sabri-Bahlol, le plus proche de la bourgade, est aussi celur qui dui

destruction, comme place de dépôt pour des statues et des basreliefs de toute espèce. Un fait significatif, c'est qu'en certains cas les sculptures ainsi dressées autour de la base cachaient derrière elles une frise en stuctrès endommagée et manifestement beaucoup plus ancienne. Mais il est encore plus intéressant de remarquer que, parmi les statues ainsi rangées et pour la plupart d'apparence tardive, il y en avait quelques-unes qui devaient avoir perdu leur



Fio 519. — Resistres annun viques, un Connoce (cf. p. 258, 618).

Première enceinte d'Anghor-Vat, galerie Sud, alle Ouest.

D'après une photographie de Ch. Castacet

piédestal ou subi quelque autre dommage longtemps avant d'avoir été redressées. Il est clair que les fidèles, qui ont sur le tard utilisé ces bases de stipa en ruines d'une manière qui ne répondait nullement aux intentions des donateurs originaux, doivent avoir fait collection non seulement d'images du genre de celles que les artistes de leur temps pouvaient encore produire, mais aussi de débris de sculptures de date plus ancienne, recueillis dans les portions déjà ruinées de ce sanctuaire ou de ceux du voisinage. Par le fait, les statues incomplètes qui ont été ains déconvertes

Le cas est typique, mais nullement isolé: aux archéologues de se tenir désormais sur leurs gardes. Après le passage des iconoclastes hephthalites et avant la venue des Musulmans, entre le vue et le ve siècle, des mains pieuses ont travaillé dans les ruines gandhâriennes, relevé les statues mutilées, rassemblé les fragments de bas-reliefs, et tant bien que mal restauré les anciens sanctuaires. Reste maintenant à savoir si, au cours de ces restaurations, ils n'ont rien ajouté de leur cru. Dans le cas présent, nous inclinerions à penser qu'ils se sont bornés à refaire ainsi, uniquement à l'aide des débris ramassés sur place, des sortes de sanctuaires de fortune. Si mince est la couche des déblais, que Sir Aurel Stein s'est même demandé si l'on ne s'était pas borné à reconstruire pour les desservants des monastères de bois (2). Mais il serait évidemment téméraire d'ériger des cas particuliers en règle générale. Ce qui a pu se faire aux abords d'un village ne devait pas être de mise dans la banlieue d'une grande ville comme Péshawar. Aux environs même de Sahri-Bahlol tout peut dépendre, selon les tertres, de l'état où se trouvait le monument ou de la générosité d'un donateur occasionnel. Enfin, et surtout, il serait vain de vouloir résoudre a priori des questions de fait dont la solution ne manquera pas d'être apportée par les fouilles. Remarquez en effet que ce sont les convents des plaines qui, à notre connaissance, ont été ainsi remaniés. Dans les replis des montagnes limitrophes du Gandhara reposent probablement encore des ruines que, depuis le ve siècle, la dépopulation du pays a dù garantir non sculement contre le fanatisme des Musulmans, mais encore contre la dévotion des derniers Rouddhistes de la contrée. Leur déblaiement nous apprendra, par

une sorte de contre-épreuve, à quel moment il faut tirer la ligne. Nous dirons seulement que les présomptions sont pour que toute œuvre de style proprement gréco-bouddhique, si décadente soitelle, doive être antérieure au vne siècle. Aux siècles suivants nous n'oscrions pour l'instant attribuer que deux sortes de sculptures,



Fig. 510. — Type be envinuent, at Lambodge (ct. p. 258, 618)

Sema (bot ne de temple) tronté à Phrom Dét (Siem-Redp)

Brapeis une photographie de M. J. Corvaille

déjà discernées par l'œil pénétrant de Sir Aurel Stein. Ce sont d'abord celles qui (telle la déesse reproduite sur la ligure h87) se trouvent, dit-il, «occasionnellement et dont, si on les rencontrait ailleurs, on aurait pu douter qu'elles appartinssent à la période bouddhique du Gandhara». Ce sont ensuite celles qui «sont évidemment hindoues» et ont d'ailleurs été trouvées en compagnie de monnaies des Shâhis hindous. En résumé, l'arrivée de Mahmoûd

## CHAPITRE AVIL

## INFLUENCE DE L'ÉCOLE DU GANDUÂRA

Nous avons exposé la conception, sur bien des points encore toute provisoire, que nous pouvons nous faire de l'évolution de l'école du Gandhara. Nous l'avons vue naître de la rencontre inattendue et passagère du Bouddhisme et de l'Hellénisme, et faire ses premiers pas dès le 1et siècle avant Jésus-Christ. Le 1et siècle de notre ère nous a paru réaliser la plus heureuse synthèse des deux facteurs composants, le grec et l'indien, et marquer du même coup le plus haut point d'originalité et d'excellence auquel cet art soit parvenu. A partir du nº siècle, la balance penche du côté de l'élément indigène, et cette rupture d'équilibre est le prélude d'une décadence qui, nettement commencée dès le me, traîna encore deux ou trois cents ans. Mais l'histoire de l'école du Gandhara ne tient pas tout entière dans ses destinées locales. De très bonne heure - en fait. dès le nº siècle - alors qu'elle était encore dans toute sa vitalité, elle a commencé d'agir bien au delà des étroites limites de son pays natal. Nous ne pouvons passer sous silence l'influence qu'ont exercée ses œuvres tant sur le reste de l'Inde que sur l'Extrême-Orient. Bien entendu, il n'est pas question d'entreprendre à ce propos une histoire, même abrégée, de l'art bouddhique dans les diverses contrées de l'Asie : mais nous devons, conformément au titre même de cet ouvrage, donner un aperçu de la propagation de l'influence classique, à la faveur et par l'intermédiaire de l'art gréco-bouddhique, d'une part jusqu'au Japon et de l'autre jusqu'à Java.

A première vue, ce mouvement peut sembler n'être que le prolongement direct de celui qui avait déjà apporté les procédés hellénistiques jusque dans le Nord-Ouest de l'Inde. D'un même irrésistible élan, l'influence artistique, grecque en son essence, de l'Empire romain se serait répandue jusqu'aux deux extrémités de l'ancien monde, de l'Atlantique au Pacifique. L'introduction des idoles gréco-bouddhiques au Japon ne serait plus que le pendant de celle de notre mythologie classique à Thulè. Bien mieux, le parallélisme des résultats s'éclairerait encore par celui des moyens : car ce sont toujours les grandes routes commerciales qu'empruntent ces disséminations artistiques, et les deux voies principales, l'une terrestre et l'autre maritime, qui menent de l'Inde en Extrême-Orient, ne font, elles aussi, que prolonger celles qui, par terre et par mer, conduisent d'Europe dans l'Inde. Certes, nous ne contestons pas qu'à contempler les choses de haut, il n'y ait beaucoup de vrai au fond de ces vastes perspectives(1): mais dès qu'on y regarde de près, comme c'est l'instant de le faire ici, le détail des faits se complique. L'expansion de l'art gréco-bouddhique ne se poursuit pas exactement suivant les mêmes lignes que celle de l'art gréco-romain : la première se sert d'un moyen de plus, mais en revanche a perdu quelques-unes des ressources dont disposait la seconde.

Le facteur nouveau est la formidable impulsion qu'a communiquée à l'école le succès de la Bonne Loi dans tout l'Orient de l'Asie. L'influence artistique n'est plus, de ce point de vue, qu'une branche de la propagande bouddhique : les doctrines, les livres, les inages marchent de front à la conquête de l'Univers. Au début, l'art hellénistique n'avait pas seulement pénétré au Gandhàra par les voies commerciales : il y était lui-même un article de commerce, soumis aux lois de l'offre et de la demande. Les circonstances spéciales que nous avons dites ont seules assuré son extraordinaire réussite. Mais à présent la victoire est gagnée pour lui : une auréole de sainteté environne désormais toutes ses œuvres gondhàriennes, devenues nou moins sacrées que le texte des écritures; et le voici qui repart, véhiculé en pompe dans le char de la religion.

<sup>11</sup> Nous a reasendrons en-dessous, dans le \$ 10 de nos Conclusions.

On ne saurait evagérer l'importance des forces nouvelles qui agissent ainsi en faveur de son expansion, et la place privilégiée qu'elles vont lui assurer sur le continent comme dans les îles. Indien ou chiuois, indo-chinois ou sérindien, il n'est plus désormais de peuple qui ne doive travailler à sa gloire et mettre tout ce qu'il a de talent à son service. Nous ne venons pas prétendre que l'art bouddhique soit tout l'art de l'Asie: du moins ne le cède-1-1



Fig. 521. — Beronis as-is sen de Nica, de Cumodoe (cf. p. 628, 684, 689, 704) Statue de Bandy-Chmar (Suephon). D upere une pholographie do géodri do Berud

en rien, pour ce qui est du nombre et de la variété des écoles, à notre art chrétien d'Europe.

Mais si cet éclatant triomphe est fait pour réjouir les adeptes de la Bonne Loi, il ne peut dissimuler à nos yeux l'aggravation croissante du caractère exotique de cet art. A mesure qu'il s'avancera vers l'Orient, il s'orientalisera davantage et, à chaque étape diminueront les vestiges de cette influence classique que nous avons pris à tâche de suivre. A cet affaiblissement progressif de l'élément occidental, nous apercevons tout de suite une première cause.

Prenant le Gandhara comme tremplin, l'art gréco-romain a pu rebondir jusqu'aux bornes du vieux monde, mais ce n'est qu'un rebondissement. La balle a touché terre, elle n'arrive plus de plein fouct. C'était de l'art hellénistique que l'Inde du Nord-Ouest avait importé : c'est de l'art gréco-bouddhique qu'elle réexporte, \* et il n'y a pas que le nom qui ait changé. Puis les conditions de cette diffusion ne sont plus celles que nous avons vues jusqu'ici. à l'œuvre. Nous n'avons pu expliquer la création locale de l'école gandharienne qu'à l'aide d'un afflux d'artistes hellénisants, prolongé par grace spéciale pendant près de trois siècles. Désormais, nous ne rencontrerons plus guère de ces artistes ilinérants, mais surtout des pèlerins et des moines missionnaires, colportant des objets de piété pêle-mêle avec des textes. Sons doute les zélateurs de Chine ou d'Insulinde ont voulu remonter à la source : mais pour cux cette source n'est plus l'Orient hellénisé. Conformément au procédé traditionnel des boutures empruntées à l'arbre de la Bodhi, ils ont désiré, selon une curieuse formule, « obtenir un maître qui, rameau de la doctrine du Buddha, devînt la racine de la secte dans leur pays() » : mais qu'il s'agit d'un docteur de la loi, d'un traducteur de textes ou d'un ouvrier d'images, c'était naturellement vers l'Inde qu'ils se tournaient.

On le voit, les causes agissantes ne sont plus celles que nous exposions au début du précédent chapitre et, par suite, nous ne saurions nous attendre à enregistrer les mêmes résultats. D'influence hellénistique en Extrème-Orient, il ne peut en être question que de façon indirecte et, pour ainsi dire, au second degré, par l'intermédiaire de l'art gréco-bouddhique. Cette entremise même s'exerce, semble-t-il, autant par un apport de modèles gandhàriens — les plus transportables étant les copies peintes — que par l'introduction de praticiens capables de les répéter. Il en résulte immédiatement cette conséquence que, pour éviter tout malentendu,

il sied de proclamer dès le début : l'art de l'Inde médiévale et de l'Extrême-Orient n'est pas, par rapport à l'école du Gandhara, dans l'état de dépendance où se montre celle-ci par rapport à l'art gréco-romain. Sur les bords de l'Indus, la virtuosité hellénistique a pu, par une exception unique, remplacer complètement l'ancienne technique indienne et éliminer au profit de ses experies - créations les procédés indigènes. Une substitution aussi entière ne devait plus se reproduire autre part. Le rayonnement de l'hellétilsme, si loin de sa source d'émission et déjà tamisé par l'écran bouddhique, n'était plus assez fort pour renouveler cet exploit, en soi peu souhaitable. Il sit mieux. Là où un art national existait déjà, il se borna à l'enrichir d'une branche nouvelle; là où il n'existait pas encore, il encouragea sa naissance. Loin de faire la loi, c'est lui à présent qui la subit; au lieu de s'imposer aux peuples, il s'adapte à leur goût, et son premier soin en tout lieu est de revêtir la couleur locale. Mais ces réserves faites (et l'on n'en saurait concevoir de plus complètes), il n'en reste pas moins ceci : la propagande bouddhique a partout apporté avec elle des types de statues, des sujets légendaires, des motifs décoratifs; or ces motifs, ces sujets, ces types sont l'œuvre de l'école gandharienne; et par suite, en même temps que ces modèles, n'ont pu manquer de s'insinuer jusqu'aux confins de l'Asie quelques symptômes de cette influence classique dont ils étaient tout pénétrés. C'est là du moins ce que nous croyons pouvoir démontrer aux incrédules, de quelque côté qu'il s'en trouve, en Europe ou en Asie, si tant est qu'il en reste encore aujourd'hui.

## S I. L'INFLUENCE DANS L'INDI.

Il est deux choses qu'il ne faut pas se lasser de répéter. C'est d'abord que l'Inde est grande, heaucoup plus grande que l'échelle ordinaire de nos cartes ne le donne à penser. C'est ensunte que le fandhàra occupait une position tout à fait excentraque dans la saste péninsule. Or, de tout temps, c'l'Inde du Nords— autrement dit. le Peniab - a été la moins indienne des « cinq Indes ». Comment en aurait-il été autrement, alors que son sol, forcément le plus exposé aux invasions et le plus longtemps soumis aux dominations étrangères, avait été si souvent pétri et repétri dans le sang mêlé de tant de races? Les modes et les goûts, les coutumes et les idées y avaient, par rapport à ce que les Hindous orthodoxes appelaient le « pays du milieu », un air que nous qualifierions d'occidental. On a pu, non sans apparence de raison, opposer le Bouddhisme du bassin de l'Indus à celui du bassin du Gange(i): il est certain que la serveur des zélateurs y avait pris une attitude quasi particulariste, en faisant des «quatre grands pèlerinages» du Bodhisattva une sorte de concurrence à ceux du Buddha. Dans le même ordre d'idées, l'art gandhârien n'est - tout comme l'alphabet appelé kharostht - qu'un cas spécial de ce perpétuel contraste entre le Penjab et le bas pays. Aujourd'hui encore, pour qui descend du Nord-Ouest, Péshawar, Lahore, Debli sont à peine des villes indiennes. C'est sculement en arrivant à Mathura que, sur ses quais fréquentés par les tortues sacrées de la Yamuna et dans ses temples hantés de singes, on a vraiment le sentiment de respirer l'atmosphère hindoue. Or, lisez attentivement la relation de Fa-hien: il vous apparaîtra clairement que son impression fut toute parcille. De son temps, l'Inde géographique commençait à l'Hindou-Koush : pourtant ce n'est qu'à Mo-tou-lo qu'il suspend son récit pour faire un tableau des mœurs sociales et religieuses du Tien-tehou, Nous croyons volontiers qu'il en était de même dès avant notre ère : et c'est aussi pourquoi la «Mathurâ des dieux» des géographes grecs est le premier terrain commun sur lequel nous rencontrions côte à côte les productions des écoles de l'Inde du Nord-Ouest et de l'Inde centrale.

Marnuni, — En ce qui concerne la lamentable histoire et le résultat étrangement dispersé des fouilles désordonnées dont ce coin

<sup>9</sup> S. Best, S. B. E., MX, p. x, ef ci-dessis, t. II, p. 416 417.

de terre a été l'objet depuis 1836, nous sommes heureux de pouvoir renvojer le lecteur à la helle étude de M. J. Ph. Vogel et à son excellent catalogue du musée de Mathura<sup>(1)</sup>. Quand le catalogue du musée de Lakhnau sera venu s'y joindre, on n'aura plus besoin d'entreprendre le voyage de l'Inde pour se faire une idée evacte de la sculpture du haut bassin du Gange entre le us siècle avant Jésus-



Figment du predetal de la tour principale de Dong-Duong (Annam)

Dagres me photographie de Ch. Cassiari

Christ et le vi après. Les quelques spécimens que nous avons reproduits d'après nos photographies<sup>(3)</sup> en donnent un aperçu suffisant pour notre objet. L'examen des motifs décoratifs et des scènes légendaires nous a depuis longtemps suggéré — et nous avons en la vive satisfaction de voir cette théorie adoptée par M. J. Ph. Vogel — que la ville de Mathurà avait été la première étape de l'influence gréco-bouddhique dans l'Inde<sup>(3)</sup>. Elle le doit

<sup>(</sup>b) I. Ph. Voort, The Mathurd School of Sculpture, dans A. S. I., Ann. Rep. 1905-7 et 1909-10; Catalogue of the archaeological Museum at Mathurd (Allahahld), 1910).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>, Cf. fig. 93-94, 282, 489-497, 55o-553, 579, 587.

<sup>(3)</sup> Cl. t. I. p. 222 et 615. — Nous ne parlons pas ici de Takşaçili, qui rentre dans l'école indo-grecque, m du Kaçmir

tout d'abord à sa situation sur la grand'route qui y descendait du Gandhàra, en contournant les parties déjà désertiques de l'a Inde occidentale», et là s'embranchait d'une part sur Bénarès et Pâțaliputra (Patna), de l'autre sur Ujiayini (Oujiain) et Barygaza (Broach). Mais-à côté de cette raison géographique, il y en avait de politiques. En même temps que Puşkardvatî, Mathurâ appartenait à la portion indienne de l'empire des Kuṣṇṇas. Auparavant elle était déjà gouvernée, ne l'oublions pas, par des satrapes parthes dépendant également d'un suzerain du Nord-Ouest (). Elle a fait partie des conquêtes passagères, sinon de Dèmètrios et d'Eukratidès, du moins d'Apollodotos et de Ménandre. D'une façon générale on peut dire que la capitale des Gârasênas, placée à la frontière du Madhyadèça, a subi à peu près les mêmes vicissitudes que l'Inde du Nord; on ne s'étonnera donc pas que les destinées de son école d'art soient aussi intimement liées à celles de l'école gandhàrienne.

Si l'on nous demandait de les retracer brièvement et de classer chronologiquement les spécimens publiés ici-même, le premier point sur lequel nous voudrions insister est l'existence à Mathurâ de monuments appartenant à l'ancienne école indienne. Les Yakşinis des figures 47 a et 473, surtout si l'on y joint les scènes de jataka sculptées au revers des piliers contre lesquels elles s'adossent, montrent ce que l'art de Barhut était devenu sur les bords de la Yamuna (a). Ces spécimens prouvent du même coup qu'en s'y introduisant, l'influence gréco-bouddhique y a trouvé en pleine activité des ateliers indigènes. Aussi distinguerions-nous volontiers deux périodes successives dans ses manifestations. La première aurait vu naître, d'une part, les œuvres qui, clairement hellénisantes, continuent à faire preuve de quelque liberté d'interprétation, telles que les groupes bachiques de Pàñcika (fig. 492) ou l'Héraklès au

où, faute de fouilles, l'école n'est encore représentée que par une unique statue tardive (fig. 488).

<sup>(1)</sup> Cf. le fameux chapiteau aux Lions de Mathurà.

<sup>(\*)</sup> Cf. J. Ph. Vogel, A.S. I., Ann. Rep. 1906-7, pl. LI, et 1909-10, pl. XXVI.

— Pour le caractère assez licencieux de cet art, voir les références données cidessus, t. I. p. 248.

lion de Némée, qui n'est qu'un travestissement classique de Kṛiṣṇa, et, d'autre part, les premiers modèles de ces Buddhas et Bodhisattvas dont le type témoigne encore d'une certaine initiative locale



Fiu 543 — Les guerre entres unactes, en Steinen (cl. p. 652).

Printure des grottes de Oguyl, pres de houtcha.

D'open à Ca passes, Ath Late Tort, Sg 351

(fig. 497 et 550). Cette phase tant soit peu originale peut remonter jusqu'à la domination parthe et s'est prolongée sous les premiers Kuyanas, alors que l'école indo-grecque élaborait son répertoire, et n'agissait à distance que par voie de suggestion. Quand une

fois le répertoire gréco-bouddhique a été définitivement fixé et s'est propagé vers l'Inde centrale, à partir des règnes de Huviska et de Vâsudêva, il commande l'imitation, et nous n'avons plus guère affaire qu'à des répliques serviles. Si l'on veut se rendre compte de la façon quasi mécanique dont les artistes du cru ont imité les motifs gandhâriens, il suffit de se reporter soit aux épisodes de la Nativité, de la Tentation, de la Première Prédication, de la Visite d'Indra, de la Descente du ciel, etc., qui décorent le poursour de tel petit tambour de stûpa(1), copie dégradée de celui de Sikri soit ici même aux scènes de la Première Méditation (fig. 489) ou du Pari-nirvana (fig. 282). A chaque fois on reconnaîtra, mais traités de façon beaucoup plus sèche et maladroite, l'ensemble comme les détails de la composition gréco-bouddhique. Les Buddhas eux-mêmes reproduisent à présent le prototype gandhârien, seulement plus figé dans sa convention (fig. 552-553); et c'est de ce modèle que descendent directement ceux qui plus tard honorent l'époque des Guptas et dont nul ne songe plus à contester la valeur artistique (fig. 587). Enfin il est assurément curieux de devoir noter avec M. J. Ph. Vogel que "l'activité des sculpteurs de Mathura cesse avec le vie siècle », c'est-à-dire juste au moment où l'école du Gandhâra vient d'être détruite. L'état de dévastation des monuments déblayés confirme que l'école de Mathura a, elle aussi, recu le coup mortel de l'invasion hephthalite.

Mais ni ce parallélisme, ni ces analogies no constituent le principal intérêt que ladite école présente pour notre thèse : intérêt à nos yeux si considérable que, si elle n'existait pas, il ent fallu l'inventer. Pour faire ressortir le caractère exceptionnel de l'art gandhârien, nous aurions du en effet tâcher de reconstituer par la pensée comment les choses se seraient passées en un pays foncièrement indien et qui n'aurait subi que de loin l'influence classique.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> V Shita, Jain Stupa and other Antiqueties of Mathurd (Allahabid, 1901); J. 1., sept.-oct. 1903, p. 323, n. 1,

J. Ph. Voget, A. S. I., Ann. Rep. 1306-7, p. 151, et B. E. F. E.-O., VIII, 1308, p. 492-590.

A cette construction trop théorique et qui sût forcément restée peu convaincante, il est heureusement inutile de nous livrer, et infiniment avantageux de substituer un exemple concret. Ce qui serait advenu au Gandhara, n'étaient sa situation sur les confins de l'Indet la longue préparation que lui valut un siècle continu de domination grecque, c'est justement ce qui s'est passé à Mathurd même. Chez lui, comme chez elle, dans la couche la plus ancienne des



F16. 523. — Masgen enoresque, un Statupe (cf. p. 19, 153). Museum fur Folkerhunde, Berlin, Hauteur o m. 22 Papen, L. Gurmson, Machelori, pl XIII, 5

ruines bouddhiques, nous aurions exhumé des vestiges importants de l'ancienne école indienne; chez lui, comme chez elle, nous aurions vu persister, à travers la période gréco-bouddhique, parmi d'évidentes et classiques nouveautés, des traditions et des procèdés hérités du vieux style indigène; chez lui, comme chez elle, nous aurions déjà trouvé, à côté des fondations bouddhiques, des sanctuaires brahmaniques et jainas. C'est justement l'absence de ces trois choses qui caractérise le cas exceptionnel de l'école du

Gandhara, et nous a permis de professer au sujet de ses origines des opinions si catégoriques. Dans l'hypothèse où nous ne connaîtrions l'influence classique dans l'Inde qu'à travers Mathura, nous en serions encore à hésiter sur son compte. La question continuerait à se poser avec vraisemblance de savoir si elle ne s'est pas plutôt exercée à travers des modèles que par l'intermédiaire d'artistes, ou encore si le développement de l'école, bien que brusquement enrichi à un moment donné par cet apport étranger, ne s'est pas accompli selon des lois normales (1). En d'autres termes, toutes les théories que nous avons écartées à propos de l'école du Gandhâra peuvent légitimement se soutenir à propos de celle de Mathura. Mais pour quiconque a devant les yeux le contraste que présentent leurs œuvres respectives, il n'y a pas de meilleure preuve que ce qui est vrai ici ne peut être que faux là-bas. Ainsi la sculpture du Doab gangétique, justement par le fait qu'elle nous présente une image déformée de celle des bords de l'Indus, nous aide indirectement à en concevoir plus correctement l'idée, et nous rend le signalé service de vérifier après coup nos conclusions à son sujet.

Le bassa objectal du Gange. — Là n'est pas sa scule utilité. Le fait que ses productions se reconnaissent à première vue grâce à la couleur rouge, tachetée de jaune, du grès des carrières de Fatehpour-Sikri, nous est encore un appoint précieux pour suivre la diffusion de l'influence gréco-bouddhique dans le reste de l'Inde. La belle Hâritt en schiste bleu de la figure 378, qui a été trouvée à Mathurâ, est visiblement gandhârienne par le style comme par la matière. A présent c'est le style et la matière de Mathurâ que nous allons voir se propager au fil du Gange et de ses affluents. Cunningham pensait déjà que cette ville «avait été la grande manufacture pour la fourniture des sculptures bouddhiques daus le Nord de l'Inde<sup>(2)</sup>»: les découvertes épigraphiques nous ont apporté

<sup>(1)</sup> Cf. t. 1, p. 612 et suiv. - (1) A. S I., XI, p. 75.

depuis des dates et des noms. Les deux grands Bodhisattvas découverts à Cravasti et à Bénarès sont des produits évidents des ateliers mathuriens, exécutés et exportés sur l'initiative d'un même moine Bala; or, de ces deux statues, la première date du règne de Kaniska, la deuxième de celui de Huviska (1). Quatre siècles plus tard, une



bia 565 — Tere pe Capras, su Supapa cel p. 40 (678), Printure des grettes de Cyrol, pres de Konteka Diport à Caprain, 488 delle Tech, be die

autre statuette, toujours de la même puerre, nous fourant eucore à Kasia le nom du sculpteur Dunna de Mathură, l'auteur présumé de la grande statue locale du Pari-nirealpa<sup>(1)</sup>. Eufin on a ramasse up pièdestal de la même provenance jusque dans les ruines de Bijger, en plein Magadha <sup>2</sup>. Grâce à toutes ces précisions, dues aux récentes recherches de l'Archasological Survey réorganisé, le rôle considé-

rable joué par Mathurd dans l'adoption et la diffusion de l'art gréco-bouddhique est définitivement établi.

Si maintenant l'on veut juger sur pièces du degré de fidélité avec lequel la routine de l'art bouddhique peut répéter indéfiniment un modèle donné, il suffit de se reporter à nos figures 507 ou 200 et d'en rapprocher les quatre scènes également figurées sur la figure 208 : dans toutes on retrouvera aussitôt, à quelques " différences près (1, les lignes générales et des détails significatifs des compositions gandhâriennes. Aussi estimons-nous inutile de délayer ici en autant de pages qu'il y a d'épisodes ce qu'un simple coup d'œil nous apprend. Cette comparaison pourrait d'ailleurs se continuer, après les quatre grands miracles, sur les quatre miracles secondaires : Prodige de Cravasti, Descente du ciel à Sankaçya, Offrande du singe à Vaiçall, Subjugation de l'éléphant furieux à Răjagriha. Bornons-nous à reproduire pour la commodité du lecteur une stèle de Bénarès (2) qui contient les huit scènes à la fois, savamment réparties selon l'alternance des poses, les quatre grandes aux quatre coins, les quatre autres dans les compartiments du milieu (fig. 498). À la vérité il semble que de tout le riche répertoire du Nord-Quest, où il n'est guère d'incident de la vie du Bouddha qui n'ait été représenté, les écoles postérieures du bassin du Gange n'aient retenu que ces huit miracles : du moins les out-elles répétés à foison. On les reconnaît encore soit sur les sculptures magadhiennes (fig. 500) de l'époque des Pâlas (vine-ixe siècle), soit sur les miniatures bengâlies ou népalaises du ve siècle de notre ère. Sans doute l'exécution est devenue fort médiocre et il s'y glisse parsois d'étranges nouveautés (3); mais toujours subsiste l'allure générale de la composition, telle qu'elle avait

Os Sur la différence principale, laquelle consiste dans l'importance prépondérante prise à l'intérieur de chaque panneau par l'image du Buddha, ef ci-dessus, t. II, p. 345 et 553.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Cf. J. A., janv.-fév. 1909, p. 43-44.
<sup>63</sup> Jeonographie bouldhique, l, fig. 28
(cf. fig. 29 et 30) et pl. A. — Pour un exemple de nouveautés, cf. t. I, au haut de la p. 544.

été une fois pour toutes fixée par les artistes indo-grecs. Et ce qui est vrai des scènes légendaires ne l'est pas moins des images : ce sont toujours les mêmes types que s'efforcent de rendre les représentations du génie des richesses (fig. 499 et 502) ou du couple tutélaire (fig. 501), par exemple, sans parler des idoles du Buddha (fig. 554-555, 557-558, etc.).

Ainsi donc le fait matériel de l'imitation, patent dans l'ensemble, souligné par le détail, peut être considéré comme avéré. Est-ce à dire à présent que, dans les répliques indiennes des motifs gandhâriens, la technique hellénisante ait survécu à tant de siècles? Il est non moins visible qu'il n'en est rien, et que, si nous ne possédions pas dans l'école gréco-bouddhique un intermédiaire certain entre l'art de notre antiquité classique et celui de l'Inde médiévale, jamais nous n'aurions sérieusement songé à évoquer celui-là à propos de celui-ci. Assurément l'influence reste indéniable : mais par combien d'intermédiaires elle a passé! Ce que les artistes du centre de la péninsule ont imité, ce ne sont pas à proprement parler les prototypes indo-grecs, mais l'interprétation que leurs plus proches voisins en avaient déjà donnée. Selon toute vraisemblance, ce sont les répliques de Mathurd qui ont servi de modèle à Bénarès, et ce sont les copies de Bénarès que le Magadha a copiées à son tour. Aussi, à mesure que le répertoire gréco-bouddhique s'ensonce dans l'intérieur du pays, devient-il à chaque pas, comme on pouvait s'y attendre, de moins en moins hellénisant et de plus en plus indien. Son évolution - pareille à celle qu'il a subie au Gandhara, mais ici infiniment plus rapide se traduit encore et toujours par l'élimination progressive de l'élément étranger sous la pression du goût indigène. Entendons-nous soutenir par là qu'elle consiste en une décadence continue et sans retour? Tel n'est nullement notre dessein. Nous n'avons pu dissimuler la médiocre valeur artistique des premiers essais de Mathura dans le genre gandhàrien. Mais très supérieur et singulièrement savoureux pour l'orientaliste est ce style Gupta qui a fleuri particulièrement à Bénarès et qui marque l'instant où le génie indien, dégagé juste à point de l'influence occidentale et devenu maître de ses motifs comme de ses moyens, a donné toute sa mesure<sup>(1)</sup>. Avec le style des Pàlas et les œuvres magadhiennes, il incline déjà vers l'exagération des conventions et vers ce maniérisme où il choit si volontiers, pour aboutir enfin aux compositions entortillées et au déhanchement outrancier des personnages, que ne nous épargue aucune des dernières miniatures bouddhiques du Bengale.

Le Dérnan. — Puisque nous venons pour la première fois de citer des peintures indiennes, nous ne pouvons suivre dans l'Inde méridionale les traces de l'influence gréco-bouddhique sans mentionner au moins le nom d'Ajanță. Ce qui fait aujourd'hui l'attraction de ce petit ravin perdu sur le revers septentrional du plateau du Dékhan, c'est la magnifique ornementation peinte ou sculptée dont les moines de jadis, si intimement persuadés qu'ils fussent de la vanité des apparences, ont néanmoins fait revêtir les parois de leurs chapelles et de leurs couvents souterrains. Une trentaine d'hypogées, creusés successivement sur la rive gauche d'un torrent, dans une haute falaise rocheuse qui se recourbe en forme de fer à cheval, abritent encore contre les intempéries, sinon contre les chauves-souris et les touristes, des peintures murales a tempera, derniers vestiges de ce qui fut peut-être le genre favori et le plus grand succès artistique de l'Inde. L'exécution et la décoration de ces grottes artificielles se distribuent entre les sept premiers siècles de notre ère; mais les plus riches datent du vé siècle. Nous reuvoyons aux planches de Griffiths (2 quiconque voudra retrouver une fois de plus, sous l'ample développement de ces fresques, les vieux modèles gandhâriens du cycle de la jeunesse on de la carrière du Buddha. Certaines scènes, comme celle de la Tentation, reviennent à la fois en peinture et en sculpture : et la composition sculptée

<sup>(</sup>i) Cf. ci-dessous, p 710 ct sun. — 1 Von J. Generius, The Paintings in the Buddhitt Cace-temples of Ajanta.

(fig. 503) est aussi lourde et massive que l'autre est élégante et parfois même un peu mièrre. On noterait à peu près le même contraste entre le tableau de la figure 504 et les images rupestres de la figure 505, ou encore entre les Buddhas peints sur les murailles ou les piliers et ceux qui ont été sculptés sur les façades ou dans les sanctuaires intérieurs. Tandis que les premiers ont parfois



Fig. 526 — Correcte be 21 Senible (cf. p. 123)

British Museum, Terre cuite procesant de loilan

Dapes N. A. Seni, facest Boias, pt. U.

gardé un souvenir très présent de la draperie grecque (el fig. 589), les autres se bornent à reproduire, avec moins de grâce, les modèles contemporains de la vallée du Gange.

Mais, de tous les sites bouddhiques de l'Inde, c'eut été à Amardvail, si le supa qu'on a pris l'habitude de désigner sous ce nom existait encore, que nous aurions le mieux vu l'école du Gandhara s'installer victorieusement à côté de l'ancienne et la supplanter petit à petit. Ce n'est pas ici le lieu de réciter la déplorable obssée des débris de ce merveilleux édifice, l'une des plus notables victimes du vandalisme populaire et de l'incurie administrative, et dont la ruine définitive ne s'est consommée qu'entre 1796 et 1880. Les quelques fragments conservés à Madras, à Calcutta et à Londres, resteront l'un des plus précieux trésors de l'Inde et sauveront de l'oubli le nom de la dynastie des Andhras, le jour où l'humanité se décidera enfin à faire convenablement l'inventaire et l'estimation de son héritage artistique. Tant bien que mal ils nous permettent de reconstituer l'histoire du monument, et aucune n'est plus intéressante à notre point de vue. Sa décoration a commencé par être conçue et exécutée tout à fait à la mode de la vieille école indigène, seulement avec plus d'adresse qu'à Barhut ou à Sânchi et avec une élégance qui confine parfois à la morbidesse. Mais dès le ne siècle de notre ère, sans doute à raison de l'agrandissement dont il fut alors l'objet(1), son ornementation dut être reprise sur nouveaux frais et sut traitée avec un luxe dont la figure 68 peut donner une idée. C'est à la faveur de cette réfection que les motifs indo-grecs envahirent peu à peu les bas-reliefs de marbre dont le soubassement et une part de la coupole étaient revêtus, et firent reculer à chaque pas devant eux les vieux thèmes indigènes. Les figures 475 b et 506 montrent, la première le point de départ, la seconde le point d'arrivée. Mais en outre il faut voir en feuilletant les planches de Fergusson ou de Burgess (2), soit sur les deux faces de la même dalle, soit côte à côte sur la même stèle, voisiner les deux formules opposées : tantôt la vieille représentation schématique et aniconique des grands miracles symbolisés par l'arbre, la roue on le stupa, et tautôt l'intronisation, sur

(1) Sur le procédé de ces agrandissements par remboltement», qui entralnaient la réfection totale de la décoration, cf. ci-dessus t 1, p. 92 et sus. tons que le rapport étroit établi si longtemps entre Amarkaül et la Esctrione, sur la foi de la traduction par Stanislas Jettre et S. Beza d'un passage de Ilrus-18886, ne reposait que sur un contresens, cortigé depuis par Wattres, II, p. 218.

<sup>(</sup>a) Voir I Fengusson, Tree and Serpent Worship, et J. Bengese, The Buddhist stipus of Amaratati and Jaggayapeta. — No

le siège jusqu'alors resté vide, du Buddha gandhârien; car celui-ci est aisément reconnaissable à sa draperie, tandis que le geste unique et vaguement bénisseur de sa main droite, encore ignorante des mudrà de l'enseignement et «du toucher de la terre», prouve sa relative antiquité". Noterons-nous que les sculpteurs d'Amaràvati préfèrent figurer le premier miracle par le départ de



Fic. 527. — Contrus de la Sérinde (cf. p. 93, 118).

Bestish Vascum Terro cuite prórenant de Tolkon.

D'apres N. 4. Stein Ascert Ibeses, pl. ILV

la maison, cette sorte de renaissance spirituelle, platôt que par l'enfantement, tandis-que les stèles postérieures de Bénarès entassent dans le compartiment correspondant les épisodes de la Nativité et de la sortie du monde (cf. fig. 506 et 507 a)? Plus curieux encore est le fant qu'au haut des stèles dékhanaises le suipa, ce vieux symbole funéraire du Pari-nirrapa, se refuse obstinément à se laisser déloger, comme il est advenu dans le bassin du Gange, par la conception gréco-bouddhique du trépas du Bienheureux

<sup>19</sup> Sur ce point, et ci-le-sus, t II, p. 3-6 et Sûn

A cette exception près, la comparaison des stèles prouve de façon péremptoire la substitution du répertoire du Nord-Ouest à celui de l'Inde centrale : mais peut-être vaut-il la peine d'insister sur le singulier bonheur avec lequel l'école d'Amaravati a plus d'une fois traité à sa mode les sujets gréco-bouddhiques. Déjà nous avions remarqué, à propos de la figure 228, l'habileté qu'elle avait su mettre dans la représentation détaillée des miracles du Buddha sans figurer celui-ci autrement que par des symboles(1). Quand cette restriction traditionnelle est enfin périmée, sa virtuosité ne se donne que plus librement carrière, et n'accepte les modèles gandhâriens eux-mêmes qu'à condition de les modifier à son gré. C'est ainsi par exemple que, dans la scène de l'Illumination, nous constatons chez elle une tendance, jusqu'alors inédite, à restreindre le rôle de l'armée de Mâra au profit de ses filles : la «tentation» qui réside dans les voluptueuses attitudes de ces déesses prend décidément le pas dans ses compositions sur l'assaut n des peu effrayants démons, réduits à la taille de nains (fig. 506 b et 508). Ou bien nous voyons qu'elle insiste sur tel incident du retour du Buddha à Kapilavastu qui, en le mettant en présence de son ancienne épouse et du fils qu'elle lui avait donné, pose de la façon la plus dramatique le problème moral du monachisme. Nous ne connaissons rien au Gandhâra (cf. fig. 231 c et d) qui surpasse en pathétique les deux versions qu'Amarâvatî nous a laissées de cette scène (fig. 500 et Fergusson, pl. 60, 2). Nous ne ferons pas davantage difficulté pour convenir qu'en face des médiocres représentations gandhâriennes de la soumission de l'éléphant furieux (fig. 267-269), tel médaillon dékhanais (fig. 510) témoigne de beaucoup plus de talent, tant dans le rendu de l'agile lourdeur de l'animal que dans les détails pittoresques de la mise en scène. On n'en saurait douter, et l'on ne peut que s'en réjouir : conscients et soucieux de leur originalité, les ateliers des Andhras ont su garder en sace des mo-

<sup>17</sup> Cf. t. I, p 455-456 et II, p 318.

dèles indo-grees, que sans doute ils ne connaissaient guère que par le dessin, leur liberté d'allures et la saveur spéciale de leur style. Mais si, à l'occasion, l'école du Gandhâra peut se trouver en état d'infériorité passagère, elle n'en gardait pas moins dans l'ensemble, grâce à sa création du type du Buddha et à sa manière directe d'aborder la représentation des scènes légendaires, une supériorité attestée par l'imitation même dont nous voyons qu'elle fut partout l'objet.

## \$ II. LA VOIE DE MER.

De même que Mathurà a été le grand marché d'art entre le Gandhara et le Madhvadêça, Amaravati, située non loin de l'embouchure de la Krishna, semble avoir été l'un des grands ports d'embarquement de l'influence gréco-bouddhique pour son exportation en Indochine et dans l'Insulinde (1). Cette exportation, à son tour, n'est qu'un des aspects de l'influence civilisatrice que l'Inde a exercée, à partir de notre ère, sur tous les pays transgangétiques. Cette indianisation de la Basse-Asie, ordinairement ignorée en Europe, n'en est pas moins, dans l'histoire générale du vieux monde, un fait presque aussi important que l'hellénisation tant célébrée de l'Asie antérieure. En un sens, elle n'en est que le prolongement. Elle emprunte les mêmes roules et s'exerce, au moins en partie, par les mêmes agents. Enfin elle nous est connue par les mêmes sources; et qui voudrait l'étudier aurait aussi à contrôler les traditions locales par le témoignage des navigateurs grecs ou des pèlerins chinois et à préciser les données des monuments à l'aide des textes indiens, sans parler des inscriptions sanskrites retrouvées sur les édifices. Tant d'analogies risqueraient de nous égarer si nous ne gardions présente à l'esprit la différence essentielle dont elles s'accompagnent. Dans l'Inde, l'hellénisme s'est trouvé confronté avec une civilisation déjà ancienne, plemement

<sup>&</sup>quot; Voir encore ti-des-ous, p. 689 et 689.

consciente d'elle-même, et au milieu de laquelle il n'a jamais compté qu'un nombre très restreint de représentants : aussi son influence, en somme superficielle, se borne-t-elle après tout à l'introduction de notions scientifiques et de procédés artistiques. Autrement profonde a été l'action indienne dans le Sud-Est de l'Asic. Là il semble bien que de nombreux émigrants - pareils à ceux qui envahissent encore actuellement l'Afrique orientale - n'aient rencontré devant eux que des populations sauvages d'a hommes nus». Ce qu'ils ont implanté dans ces riches deltas ou ces îles fortunées, ce n'est rien moins que leur civilisation, ou du moins sa copie; ce sont leurs mœurs et leurs lois, leur alphabet et leur langue savante, c'est tout leur état social et religieux avec une image aussi approchée que possible de leurs castes et de leurs cultes. En résumé il ne s'agit pas ici d'une simple influence, mais, dans toute la force du terme, d'une véritable colonisation.

En ce qui concerne plus particulièrement la propagande religieuse, on se seraitattendu, si les hommes ne passaient leur temps à démentir leurs théories par leurs actes, à ce que seules des religions à missionnaires, comme le Bouddhisme, en eussent profité. Quand on songe à la menace d'excommunication qui pèse sur tout brahmane qui quitte l'Inde, surtout par mer, il semble impossible que l'hindouisme ait pu avoir sa part dans ces conquêtes morales. Pourtant - sauf à Ceylan, dont la conversion au Bouddhisme remonte plus haut dans le passé -- ce sont les religions sectaires que nous trouvons d'abord et surtout en vogue dans les contrées au delà du Gange. Et nous n'avons pas à chercher bien loin qui lurent leurs queu ou précepteurs spirituels : ce sont ces pandita et ces págupata, ces lettrés et ces ascètes, brahmanes plus ou moins authentiques, religieux plus ou moins fidèles à leurs vœux, dont nous parlent les textes et les inscriptions, et dont nous trouvons partout l'image sur les monuments du Cambodge et de Java (cf. fig. 5:6, 5:8-520). Dès lors le champ de notre étude se trouve

singulièrement rétréci : car, non contente d'écarter l'art brahmanique, elle ne vise même pas dans son ensemble l'art bouddhique de ces lointaines régions. Tout ce qui nous intéresse ici, ce sont les



Pig. 538. — Piscre or Vierbarra, et Seuros (cf. p. 143, 185, 653, 700). Personage d'angle dans une cella de Dandin-llide, llauteur des punhs à l'asselles o m. 90. Perposa que pluoge communquée par 5r varel 8ris (cf. Assent Botse, 1, 1g. 5 a ct. 1, ct. 11, pl. 11).

estiges que ce dernier a pu conserver de l'influence hellénistique, et ce sera merveille s'il en subsiste encore. Aussi quelques pages rapides suffiront-elles à donner un premier apercu de notre sujet et à tracer un cadre que les recherches archéologiques ont à peine commencé à remplir.

General. - Les traditions locales placent la colonisation indienne de Ceylan au milien du vi' siècle avant Jésus-Christ; et cette date n'aurait rien que de vraisemblable, si elle n'avait pour but de faire intervenir la personne du Buddha. La conversion de l'île au Bouddhisme serait d'ailleurs postérieure de trois cents ans et l'œuvre d'un propre fils d'Açoka : retenons qu'elle dut commencer, comme celle du Gandhara, vers le milieu du me siècle avant notre ère(1). On sait que Ceylan est resté jusqu'aujourd'hui l'un des foyers les plus actifs de la Bonne Loi. Ce qui nous importe surtout, c'est que statues et peintures continuent à orner les autels et à décorer les parois de ses sanctuaires. De cette prospérité artistique nous avons de sûrs témoins, au ve et au vue siècle de notre ère, dans les pèlerins Fa-hien et Hiuan-tsang, celui-ci par ouï-dire et celui-là de visu. Enfin les précieuses chroniques singhalaises contiennent d'abondants renseignements sur le nombre et la riche décoration des fondations religieuses. Certes nous ne suivrons pas jusqu'au bout l'auteur du Maharamsa quand il nous énumère, à propos de l'érection du Mahâ-thûpa par le roi Dutthagâmani au 1er siècle avant notre ère, toutes les images et les scènes dont on aurait à cette occasion décoré le tabernacle intérieur(2). Les informations qu'il nous donne se trompent visiblement d'époque et ne valent que pour des temps heaucoup plus rapprochés de celui où il écrivait (ve siècle). Il n'en est pas moins vrai qu'il nous énumère d'une haleine, sous quarante rubriques, toutes les scènes de la carrière du Maître qui figurent au répertoire gandhârien. Il ne connaît pas moins bien les scènes d'ensance et de jeunesse, sans parler des vies antérieures; et d'autre part Fa-hien nous apprend

citation du Mahdwamsa (ch. xxx), voir l'Ammaire de l'École des Hautes Études, Section des Sciences Religieuses, pour l'aunée 1908-1909, où le passage a été étudié en détail; et sur la date de Dulthagămani, cf. W. Getorn, Mahdwamsa, 0. xxxxx.

<sup>(1)</sup> Gf. ci-dessus, t. II, p. 410.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Le Maha-thupa est aujourd'hui le Rusun eil Bagoba, piès de la rieille capitale d'Anur-ádha-pura ou grama, l'Anurorgrammum de Ptolémée; cf. J. Surmen, Architectural Remains, Anur-ádhapura, Ceglon, p. 53 et pl. XXII-XXXV. Sur la

qu'on tendait le chemin des processions avec les représentations des cinq cents jdtaka, repeints de façon tout à fait vivante n. Hélas, toute cette peinture, autant en aura emporté le vent et détruit la



Fig. 549 — Hibiti, ex Sépride (cf. p. 107, 138, 653). British Museum Peinture murale processant de Domoko, Hauleur o m. 60. D'après une photogr. comunanquée par Ser Aurel Stain Cl. Dimet Cethey II, pl. VI è

pluie de la mousson, sauf quelques figures par hasard conservées aux creux du gigantesque rocher de Sigiri. Et d'autre part, c'est en vain que dans les ruines des anciennes capitales on a cherché jusqu'ici les bas-reliefs de pierre, seules œuvres qui auraient pu subsister jusqu'à nos jours. Nous sommes donc réduits présentement aux statues du Maître, dont nous réservons l'étude pour le chapitre prochain.

Java. - L'archéologue est singulièrement plus favorisé quand il aborde l'autre paradis terrestre, celui de l'hémisphère austral. Dans l'île plus luxuriante encore de Java, il a mieux à faire qu'à énumérer des œuvres perdues. Les monuments parlent pour euxmêmes, à commencer par celui de Boro-Boudour, perle de l'Insulinde, et l'une des merveilles artistiques du monde, ainsi que celui-ci finira bien par s'en apercevoir un jour. Sur l'énorme stûpa, prétexte d'une somptuosité décorative ailleurs sans exemple, nous ne reviendrons que pour corriger l'impression fausse que nous en avons donnée avant de l'avoir vu (t. I, p. 80). Nous y cherchions un dôme juché sur une superposition de terrasses, à la façon de l'Inde du Nord-Ouest. Il nous est clairement apparu depuis qu'en dépit des murs verticaux et coupés à angles droits de ses galeries inférieures, toutes les lignes maîtresses de l'édifice sont des courbes. Lui-même n'est, en tout et pour tout, qu'un dôme à la vieille mode indienne, seulement beaucoup plus fouillé, sillonné verticalement d'escaliers et horizontalement de promenoirs, enfin coiffé lui-même de coupoles secondaires (1). L'influence qu'il a subie, aussi bien dans sa conception générale que dans la distribution de sa décoration, ne lui vient pas directement du Gandhara, mais, comme il était naturel, de l'Inde méridionale où son ancêtre s'appelle Amaravati : car là aussi le dôme commence déjà à se rehausser de frises superposées de bas-reliefs auxquels les fidèles devaient nécessairement avoir accès (cf. fig. 68). Entre les quelque deux mille panneaux sculptés qui ornaient jadis les murailles de Boro-Boudour et dont environ seize cents sont conservés, nous irons droit à ceux qui, dès la première galerie, racontent la vie de Çâkya-muni depuis

Cf. B. E T. E -O., IX, 1909, p. 1, on Beginnings of Buddhist Art, p. 205.

-a nativité jusqu'au début de sa prédication. S'il subsiste quelque trace de l'influence gréco-bouddhique, c'est dans ces scènes que nous aurons le plus de chances d'en découvrir.



Free, 530. — Hžetri, zv Statvoz (cf. p. 138, 149, 479, 653, 787) Museum für Volkerkunde, Berlin. Peinture sur tode princanat de Tourfan Uniter om. 50. Reprodute en couleur dan Romanta et Romanz, 1 XVIII (1999), pl XVIII et dettat i volk 600. Cherkel (1913), pl 30

L'entreprise paraît d'avance désespérée. Sans doute Java est, comme Ceylan, une colonie indienne, mais elle l'est devenue plus tardivement. Aurait-elle reçu sa civilisation dès le te siècle de notre ère, elle n'a connu le Bouddhisme que bien après. Au commencement du ve siècle Fa-hien atteste qu'e on y avait à penne idée de la

loi du Buddhan, tandis que les ebrahmanes y fléurissentn; et il est peu probable que le prince héritier de Kaemîr qui s'institua son missionnaire cait converti toute la population(1) ». Il faut également compter tant avec la date du Boro-Boudonr, que les savants hollandais rapportent au re siècle de notre ère, qu'avec les conditions matérielles de sa décoration. Les scènes y forment bien - et ceci est un premier héritage du passé bouddhique - autant de tableaux séparés; mais ces panneaux, trois fois plus larges que hauts (ils mesurent environ am40 × 0m80), forcent les sculpteurs à submerger le sujet principal sous une débauche de figurants et d'accessoires : défaut d'autant plus sensible que, pour la plupart, ils se font un point d'honneur de ne laisser vide aucun coin de la surface disponible. Enfin il leur a été donné à tâche de délayer l'enfance et la jeunesse du Maître en non moins de 120 tableaux. C'était les condamner à recourir à des épisodes de pur remplissage, ce qui ne les empêche pas parfois d'empiler dans le même cadre plusieurs incidents sensationnels(2). Ajoutez que quelques scènes, telles que les quatre sorties, la coupe des cheveux et le passage du Gange(s), n'ont pas d'antécédents connus au Gandhâra. Et cependant, maigré toutes ces circonstances défavorables, nous n'avons pu passer en revue le cycle de la Nativité, de la jeunesse et de la Bodhi, sans noter presque à chaque scène une ressemblance indéniable et portant à tout le moins sur la portion centrale du tableau. L'expérience est facile à reprendre, même en ne se servant que des médiocres dessins publiés jusqu'ici(4). Et qu'on ne vienne pas dire que ces analogies proviennent du fait que les «fles des Mers du Sud» appartenaient, comme le Gandhara, à la secte des Mûla-Sarvastivadins

<sup>(1)</sup> P. Pelliot, Bulletin de l'École française d'Extrême-Orient, IV, 1904, p. 274.

<sup>(3)</sup> Sur ces diverses tendances, et aussi sur le caractère liviesque de leur œuvre, von ci-dessus, t. 1, p. 305-306, 310, etc., et 617.

<sup>(</sup>a) Cf. t. I, p. 348, 365, 445.

<sup>(</sup>a) Voir les planches de l'album de Leennes, reproduites par M. Pleyre, Die Buddha-Legende in den Skulpuren des Tempels von Boro-Budur, Amsterdam, 1901-1902, notamment fig. 13, 28, 30, 40, etc.

et lisaient les mêmes biographies du Buddha. Qui oserait sérieusement soutenir qu'il a suffi à des artistes aussi éloignés dans le •temps et l'espace de consulter le même programme pour accoucher justement des mêmes compositions?

Hatons-nous de l'avouer, on serait tout aussi mal venu à prétendre qu'après tant de voyages et de siècles écoulés, ces ressemblances soient tout à fait prochaines. Si les motifs de Boro-Boudour remontent à ceux du Gandhara, c'est bien entendu par l'intermédiaire de ceux de l'Inde. Prenez la représentation du Grand miracle de Cravasti qui décore la plus haute des galeries sculptées (fig. 512): elle est avant tout la transposition dans le sens de la largeur, au uré des convenauces locales, de telle stèle en hauteur de Bénarès (fig. 511), lointain succédané des compositions gréco-bouddhiques (fig. 79 et 459). Un autre élément appréciable de dissérenciation consiste dans les modes malaises dont nous voyons par exemple attifées les unages jumelles de Pàrcika et de Hàriti (fig. 5:4-5:15). Enfin, si les types du religieux brahmanique et du moine bouddhique (fig. 516-517) rentrent dans la formule habituelle, on ne saurait refuser à celui du Yaksa une pointe d'originalité (fig. 513). Mais à travers toutes ces différences de conception ou d'exécution, il n'en persiste pas moins dans les scènes quelque chose de l'ordonnance générale, dans les personnages quelque chose du sentiment des prototypes gréco-bouddhiques : or, ce sont là des traits qui ne s'inventent pas deux fois. Nous ne tarderons même pas, quand uous en viendrons à nos conclusions, à démêler l'influence classique jusque dans le faire si spécial de l'école de Java. Ses qualités les plus évidentes sont la justesse des proportions, le naturel des gestes, la variété des poses, de même que la mollesse de ses lignes paraît à l'œil européen son principal défaut. Admettons que ces particularités soient chez elle des dons naturels. Déjà plus suspecte d'emprunt à la technique occidentale sera l'étonnante profondeur des hauts-reliefs que le ciseau des Javanais a su tirer, sans se laisser rebuter par la grossièreté du grain, de la pierre volcanique de leur airbains. - II ----

île. Mais où l'hésitation n'est plus permise, c'est sur la question de savoir d'où leur est venue leur science du raccourci<sup>(1)</sup>.

L'INDOCHINE. — La maëstria avec laquelle ces artistes exotiques emploient des procédés aussi raffinés fait le plus grand honneur à leur exceptionnelle habileté de mains: et ce n'est pas un si mince éloge pour leurs bas-reliefs que d'être rangés d'emblée parmi les chefs-d'œuvre de la sculpture bouddhique, à côté de ceux d'Amarâvatî ou du Gandhâra. On sent encore mieux l'étendue de leur virtuosité quand on passe aux grandes compositions continues qui se développent à perte de vue sur les murailles, contemporaines ou postérieures, du Bayon d'Angkor-Thom ou d'Angkor-Vat. Devant ce pêle-mêle de figures aux méplats à peine accusés, plutôt découpées que modelées, et entassées avec une totale ignorance du raccourci ou de la perspective, les artistes Khmèrs nous apparaissent comme décidément inférieurs à leurs confrères de Java; et l'on regrette presque que ce ne soient pas ceux-ci qui aient eu à leur disposition le magnifique grès du Cambodge, si tendre au sortir de la carrière, mais qui durcit rapidement à l'air et est susceptible d'un si beau poli. Il ne faudrait pas croire d'ailleurs que les monuments cambodgiens de la bonne époque (vine au xue siècle) soient uniquement brahmaniques, ni que le système des bas-reliefs encadrés v soit complètement inconnu. Le Bouddhisme a pénétré d'assez bonne heure dans cette partie de l'Indochine (2). Il y a introduit avec lui son imagerie et celle-ci a apporté avec elle ses procédés. Les frontons de Vat-Nokor, près de Kompong-Cham,

(1) Cf. ci-dessous, p. 768-770.

chines aété donné par M. I., l'evor dans le n° d'oct. 1999 de la Buddhist Reciere, p. 231 et suiv. En ce qui concerne les monuments, il suffit de renvoyer le lecteur au Cambodge de M. Aunouena, et à l'Incentaire descriptif der Momenta historiques du Cambodge de M. Laurt de Lasoponium.

O A la suite d'une ambassade chez les Murundas? Gf. Sylvain Lévi, Beux peuples méconnus (dans les - M/langes de llarlex, p. 176 et sun.); Éd. Lauvaves, B. E. F. E. O., III, p. 430; P. Pettior, ibid., p. 448-303. — Le meilleur résumé de l'histoire du "Bouddhisme en Irda."

sont décorés de scènes de la légende du Buddha, et il eu est de même de ceux d'un édifice plus ancien, le temple de Bantāi-Ĉhmar, qui doit remonter au x<sup>e</sup> siècle. Nous reproduisons ici, d'après une photographie due au regretté général de Beylié, celui qui représente « la visite d'Asita »: non plus assis à l'européenne, mais accroupi



Για. 531. — Unia de Soleil, et Seriot (ef p. 163, 653). Penturo des grottes de Quantura. Daprès A Gaixenne, A'6 July Terk, 6g 6;

à la mode malaise, le vieux rishi n'en continue pas moins à tenir dans son giron l'eufant prédestiné et à faire le geste traditionnel de porter l'une de ses mains à sa tête (fig. 518; cf. fig. 161). Nous avons déjà eu plus haut l'occasion de montrer deux stêles d'Angkor-Vat, figurant l'une la naissance (fig. 153) et l'autre la tentation du Maitet (fig. 205); et nous y reconnaissons comme toujours un souvenir de la création gandhárienne à travers l'imitation interposée de se-

répliques de l'Inde méridionale. C'est d'Amarâvatî, par exemple, que viennent les quatre dieux Brahmâ de la Nativité ou la fille de Mâra<sup>(1)</sup>: et nous découvrirons bientôt la même provenance aux Buddhas assis sur les replis du Nâga (fig. 521) comme au beau bronze cam de la figure 586.

L'introduction de la civilisation et des religions indiennes ne nous est pas de moins bonne heure attestée dans le Campa que dans ce royaume de Fou-nan dont hérita au vi siècle le Cambodge. Est-il besoin d'avertir le lecteur que le Campa s'étendait le long de la côte orientale de l'Indochine, sur l'étroite hande de territoire resserrée entre la montagne et la mer, où, après des siècles de luttes, l'Annam a fini par le supplanter? Les guerres contre l'envahisseur descendu du Nord et qui apportait avec lui la civilisation chinoise, se compliquaient encore de batailles presque fratricides avec leurs voisins et cousins cambodgiens. Aussi n'est-on pas peu surpris que ce chapelet de vallées exigues ait pu néanmoins se peupler de temples de briques, ornés de sculptures de pierre. Inventaire a été dressé de ces œuvres qui réclament au moins une humble place dans l'histoire pour le nom de l'art éam (2). Il serait cruel de se montrer pour lui trop sévère : mais on ne saurait s'en dissimuler l'ordinaire médiocrité. Ajoutons que les monuments bouddhiques sont de beaucoup les plus rares. Pourtant les fouilles de Dong-Durong ont permis de remettre au jour les ruines d'un sanctuaire complet, avec son convent et ses chapelles. Voici par exemple (fig. 522) l'une des scènes qui décorent le piédestal de la tour principale (3) : l'extrême

O Cl. t. I. p. 306-305 et 402. M. G. Gorb's a montré dans let. Il des Mémoires concernant L'hie orientale, que la figure de femme placée à la gauche du Buddla sur la figure ao 50 est interprétée au Cambodge comme représentant la Torre en traun de se tordue les cheveux. Remarquerons-nous que Márca a déjà à Ajaqid la même monture et les mêmes bras multules qu'au Cambodge?

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ces recherches méthodiques, dont MM. Fivor et L. pr Ladosquiñar ont pris Pruitiative, ont été menées à bonne sin par M. H. Parierities, chef du service archéologique de l'École française d'Extrême-Orient, dons son définitel Inventaire descriptif des monuments cans de l'Annam.

<sup>(3)</sup> Ibid., p. 466-481 et fig. 104-107. Sur la fig. 114 on croit de même reconnaître l'une des quatre grandes sorties.



Fig. 53s.





Fig. 533.

Fig. 531.

Fig. 532-533. — Tites de reinniste, et Servae (cl. p. 258-259, 633, 770). Fig. 57s. — British Vareum. Tet de sinc processant de Korasbort, (coll. Szers) Fig. 53s. — Croques de V. Lexonte, d'apres 1. ton Le Con, Chiesto, pl 39 d Fig. 53s. — Croques da même, d'apres 1. Ges varente, filò. Kults. Turl., Fig. 33s

gancherie de l'exécution n'empèche pas d'y reconnaître le retour à la maison du cheval et du fidèle écuyer du Bodhisattva, et l'on identificrait de même les autres scènes de la jeunesse, depuis la nativité jusqu'à la sortie du monde.

Ge que furent au juste les premières productions de l'art bouddhique au Pégou et en Birmanie, les vastes ruines du vieux Prome et celles de Pagan le savent : mais elles le tiennent caché jusqu'ici. Le regretté Ed. Huber a signalé qu'e entre les peintures d'Ajanta et les fresques inédites qui, par exception, décorent l'intérieur de quelques sanctuaires en amont de Pagan, il y a un air indubitable de parenté(1) ». Quant aux centaines de panneaux de terre cuite vernissée qui décorent les soubassements de pagodes, les représentations schématiques qu'ils nous donnent des vies antérieures ne se déchiffrent qu'à l'aide des inscriptions dont elles sont accompagnées(2), et les influences s'y laissent d'autant plus malaisément démêler que le climat du bassin du Gange semble avoir détruit leurs modèles indiens. Il n'y a pas davantage à tirer des scènes de jataka trouvées dans la vieille capitale siamoise de Sukhodaya (Sukhotai)(3). La récente mission de M. L. de Lajonquière dans la Chersonèse d'or, autrement dit la presqu'ile de Malacca, n'a pas été plus fructueuse(4). Il faut en prendre notre parti. De l'ancien art bouddhique de l'Indochine nous ne savons encore presque rien. Quant aux sanctuaires modernes ou modernisés, depuis les grottes de Moulmein sur la baie du Bengale jusqu'à celles des Montagnes de Marbre sur le golfe du Tonkin, et des pagodes malaises de Nakhon Sri Thammarat aux pagodes lactiennes de Vieng-Chan et de Luang-Prabang, nous y trouverons bien quantité de Buddhas. de toutes matières et de toutes dimensions, depuis les petits cachets d'argile jusqu'aux colosses de bronze : mais n'y cherchons pas d'autre souvenir de l'art gréco-bouddhique !

<sup>(1)</sup> B. É. F. E.-O., XI, 1911, p. 1. (2) Cf. A GRINWEDEL, Buddhistische Studien · Glasuren von Pagan (Mangalacetiya); A. S. I., Ann. Rep. 1906-7 et 1912-13 (Pagodes de Pet-leik, etc.)

<sup>(3)</sup> FOURNEREAU, Siam ancien, t II. p. 43 et suiv.

<sup>(\*)</sup> Bulletin de la Commission archéologique de l'Indochine, 1910 et 1912, p. 84.

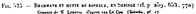
## \$ III. LA ROUTE DE TERRE.

La route terrestre de l'Extrême-Orient était bien connue de Ptolémée et nous en avons déjà touché un mot(1): car toute la partie située entre l'Euphrate et la Bactriane coincidait avec celle de l'Inde. Après un assez long séjour à Bactres, les caravanes s'engagaient dans la haute vallée de l'Oxus et, par le pays des Kômêdai (le Kiu-mi-to de Hiuan-tsang), franchissaient la branche de l'Imaüs qui sépare aujourd'hui le Turkestan russe du Turkestan chinois. Au sommet se trouvait le λίθινος πύργος, la « Tour de pierre », peutêtre à l'origine un simple cairn de cailloux, pareil à ceux qui marquent le haut des passes de l'Himâlaya, et dont l'affluence des caravanes avait fait une importante station de la route. De là celle-ci menait à Kashgar, puis aboutissait par l'Issedon scythique et l'Issedon sérique, au passage que, sur les conseils de son explorateur Tchang-k'ien, l'empereur Wou avait ouvert de vive force, de 115 à 111 avant notre ère, entre Si-ngan-fou et Cha-tchéou (aujourd'hui Touen-houang). Pratiqué juste au point de jonction entre la race turque au Nord et la race tibétaine au Sud, ce long couloir, que les investigations de Sir Aurel Stein nous ont montré protégé par un prolongement de la fameuse « Grande Muraille », a été le principal chemin de communication entre la Chine et l'Occident. On sait, en effet, quels formidables obstacles naturels s'opposent encore, en dépit des ressources de nos ingénieurs, à l'ouverture d'une route à travers le Tibet ou entre le Yunnan et la Birmanie. L'importance politique de cette sorte de pont jeté entre les civilisations, ou, si l'on préfère, d'isthme battu à la fois par les sables du désert et les incursions de la barbarie, est donc considérable. Son importance économique ne l'était pas moins, puisque c'était la voie suivie par les soies, pour lesquelles le reste du monde était

<sup>(</sup>i) Of ci-desus, t II, p 521-521

alors tributaire de la Chine. Les convoitises qu'excitait cette marchandise de luxe durent être pour quelque chose dans les campagues qu'on attribue avec vraisemblance à Kaniska sur le versant





oriental de l'Imaüs. De leur coté, les marchands de l'Orient romain firent tout leur possible pour se débarrasser au moins des internédiaires. Ptolémée nous raconte, sur l'autorité de Marinus de Tyrqu'un négociant macédonien, du nom de Maés, aurait envoyé ses agents jusqu'à la capitale des Sères. Certains historiens ont même pu prétendre que des considérations du même genre n'étaient pas étrangères aux longues luttes entre les Parthes et les Romains. Plus tard nous voyons l'Empire byzantin s'entendre avec les Arabes contre les Sassanides pour tâcher de leur ravir le rôle lucratif d'honnête courtier entre la Chine et le Levant. En fait le courant du trafic n'a dû se tarir que quand l'industrie de la soie, en dépit des précautions des Chinois pour conserver leur monopole, a fini par s'introduire d'abord à Khotan, puis en Asie Mineure et en Europe (9).

Cette esquisse de géographie historique met aussitôt en lumière trois points particulièrement intéressants pour notre objet. Tout d'abord une route si fréquentée et, sauf accident, si sure, se prêtera non moins aisément aux rapports artistiques et religieux qu'aux relations commerciales. Les pèlerins se mêleront aux marchands, les textes et les œuvres d'art aux marchandises, et bientôt moincs et artistes suivront, tant et si bien que nous les rencontrerons à toutes les étapes du voyage. En second lieu, tout ce qui aura pénétre de l'Inde dans la Haute-Asie par la vallée de Kâboul, la passe de Bâmiyân et Bactres, comptera à l'actif de l'influence gandharienne. Tout à l'heure, en Indochine comme en Insulinde, nous avions à débrouiller l'appoint mêlé par la vallée du Gauge et le Dékhan à l'apport spécial du Nord-Ouest : le fait qu'en Sérinde tout ce qui sera indien y parviendra par le canal du Gandhara et n'aura pu manquer d'en prendre la marque au passage, est tout à fait bienvenu pour nos recherches. Malheurensement - et ceci est notre troisième point - nous devrons payer aussitôt cette simplification au prix d'une complication nouvelle. Dans la Basse-Asie, l'art bouddhique était sans donte très matiné d'influences diverses, mais du moins tout ce qu'il contenait de classique était par définition originaire du Gandhara : au contraire, en Bactriane et dans le Turkestan chinois, l'influence hellénisante a pu, a même dû s'exercer directement. Venue sans rompre charge de Syrie, pour-

<sup>&#</sup>x27; Voir M. A. Stein, Ancient Abotin, I. p. 229 et Decert Cathay, II. p. 208 et suir.

quoi se scrait-elle astreinte à toujours passer par le détour de l'Inde du Nord? Et qu'on ne croie pas lever la difficulté en posant comme règle générale que sera gandhârien et aura reflué du Penjâb en Asie centrale tont ce qui sera bouddhique en même temps que



Fig. 536. — Le Buddal et ses moives, en Sémide (cf. p. 276, 345, 889, 653, 770)

British Museum. Peinture murale processant de Miran.

Dispris M. A Siri, Omer Cashig, 1, 1, 1

grec : car il n'est pas encore prouvé que le Gandhâra ait été le pays natal de l'art gréco-bouddhique.

LA BACTRIVAE. — Nous l'avons déjà dit : la réponse définitive à cette question dort sous les tumult dont de rares Européens ont constaté l'existence aux environs de Balkh. Jamais nous ne l'avons mieux senti qu'en ce moment : l'ignorance où nous sommes de l'école bactrienne est, après la disparition de la peinture gandilàrienne, la plus regrettable lacune que présentent nos docu-

ments. Les récentes explorations en Asie centrale ont renoué les maillons épars de la chaîne de transmission depuis Kashgar jusqu'au Japon : il n'y a plus que le premier anneau qui manque. On ne saurait trop déplorer un contre-temps d'autant plus fâcheux que de longtemps l'Afghanistan ne semble pas devoir sortir de sa politique de farouche isolement et s'ouvrir aux recherches archéologiques. Mais le fait que nous manquons actuellement de certitudes n'est pas une raison suffisante pour rejeter la seule chose qui nous reste, à savoir des présomptions. Nous avons déjà dû émettre tour à tour, à propos de la Bactriane, deux hypothèses plus faciles à concilier qu'on ne croirait au premier abord. D'une part, nous avons écarté sommairement les prétentions qu'elle pourrait avoir à être le berceau de l'art gréco-bouddhique; de l'autre, nous tenous que les monuments qu'y signalent les pèlerins chinois étaient de pur style indo-grec (1). Nous avons eu beau retourner la question sous toutes ses faces, nous ne voyons pas qu'on puisse s'inscrire en faux contre l'une ou l'autre de ces assertions; mais nous reconnaissons qu'elles sont pour l'instant indémontrables.

Sur l'art bouddhique bactrien nous ne possédons en effet que de maigres informations. Fa-hien et Song Yun ont coupé au court entre Khotan et l'Indus (2), et ainsi nous sommes réduits sur le pays de Po-ho au seul témoignage de Hiuan-tsang. Tout d'abord les reent couvents » qu'il mentionne à Bactres — autant qu'à Koutcha ou à Khotan, et beaucoup moins qu'à Kashgar — contrastent assez défavorablement avec les «mille» et davantage qu'il attribue au Gandhàra. Mais ce qu'il dit par ailleurs de l'antiquité des sanctuaires, de la beauté de leurs statues et du nombre de leurs statue — genre d'édifices qu'il éprouve pour la première fois le besoin de décrire (3) — tout cela fait bien augurer des fouilles de l'avenir. Un

<sup>1</sup> Cf t. I. p. 5, et t. II, p. 443-444.
10 Nous laissons iet de côté les récits

<sup>&</sup>quot;Nous faissons ici de côté les récits relatifs au Maîtréya de la vallee de Dârél (Fa-mirs, ch. vu. Higas-raasu, Rec., I.

p. 134) et l'étude des autres voies de pénétration entre l'Inde du Nord et l'Asie centrale.

<sup>(9)</sup> Cf. t. I., p. 63.

mot jeté en passant, et que commente sa Biographie, pronve même qu'émule du Gandhâra, la Bactriane avait aussi essayé de s'ériger en terre sainte: pour mieux la faire ressembler au Magadha, les moines locaux n'hésitaient pas à qualifier modestement sa capitale



Fig. 537. — Dringpila, porters de la grotte n' IV de Yundeng (Chine) Sculpture rupestre de la grotte n' IV de Yundeng (Chine) Dance Ed Caustra, Missa, ol CVII

de « petite Râjagriha, tant y sont nombreux les sacrés vestiges (1) ». La floraison de l'art bouddhique en Bactriane est donc certaine: et, sans doute, le moindre spécimen exhumé de la banlieue de Balkh ferait beaucoup mieux notre affaire, car rien n'est plus vain que d'essayer de deviner par avance ce que recèle un tumulus.

<sup>1)</sup> Biographie de Hicax-Texas, trad. S. Beau, p. 48 Cf ci-dessus, t. II, p. 416-427.

Mais enfin, de ce grand fleuve dont la source est, croyons-nous, an Gandhara et l'embouchure dans le Pacifique, nous connaissons déjà presque tout le cours. Ne pouvons-nous marquer du moins en pointillé sur la carte la petite partie encore inexplorée? Il serait absurde de prêter à l'art hactrien un caractère très différent de celui dont nous constators doment l'existence sur sa frontière du Sud-Est dans le Kapiça, ou du Nord-Est dans la Sérinde. Tout au plus inclinerious-nous à croire que ses monuments ressemblaient peut-être davantage, sinon pour le style, du moins pour l'aspect extérieur et les matériaux de construction en usage, à ceux de l'Asie centrale qu'à ceux du Penjab et de la vallée de Kaboul. Parmi les dons, si chèrement payés, que le ciel a faits au Gandhara, nous avons du compter le beau schiste bleuatre que lui fournissaient en abondance les collines voisines et qui lui tint lieu de marbre. L'emploi d'une bonne pierre n'est pas un médiocre avantage, en architecture comme en sculpture; c'est même un élément de supériorité qui, à égalité de talent, ferait pencher la balance. Or il y a lieu de penser que, dans les plaines alluviales de l'Oxus. la pierre faisait défaut. On aura donc dû se rabattre habituellement sur le système de la brique crue ou cuite et recouverte de mortier pour les édifices, de l'argile ou du stuc armés d'une carcasse intérieure pour les statues. Ce sont justement là les procédés que nous allons trouver partout employés dans le Turkestan; et ils nous offrent provisoirement un moyen grossier, mais très apparent, de caractériser le double aspect de l'art gréco-bouddhique, au nord et au sud de la ligne transversale du massif himâlayen. Même nous n'avons pu nous empêcher de voir dans leur introduction tardive au Gandhara la preuve d'une réaction d'influence redescendant de la Haute-Asie par la vallée de Kâboul (1).

On nons dira peut-être : Si vous admettez que l'art bactrien ait pu ainsi réagir sur la décadence du Gandhâra, pourquoi n'en aurait-il

<sup>(1)</sup> Cf. t. II, p. 586.

pas été de même dès l'origine? Que fallait-il, en esset, de votre propre aveu, pour que l'école nouvelle sortit du creuset ? Seulement l'amalgame de deux éléments, l'un grec et l'autre bouddhique. Or, qui contestera l'existence d'une culture hellénique dans une région naturellement riche, où les colonies grecques furent plus nombreuses que partout ailleurs en Haute-Asie et qui, d'Alexandre à Hélioclès, connut deux siècles de domination grecque ininterrompue? Quant au Bouddhisme, le témoignage d'Alexandre Polyhistor qui, natif d'Asie Mineure, écrivait en Italie entre 80 et 60 avant J.-C., n'est probablement pas de ceux sur lesquels on peut faire grand fond. Sa mention des "Samanéens" en Bactriane ne nous a été conservée que par Clément d'Alexandrie et Cyrille, dans un passage où ils ne figurent que pour faire pendant aux gymno-sophistes de l'Inde, aux mages de la Perse, aux druides des Galates et aux prophètes des Égyptiens (). Elle vaut toutefois d'être retenue si l'on songe que le Bouddhisme, introduit dès 250 avant notre ère sur la rive droite de l'Indus, n'a pas dù mettre très longtemps à traverser les montagnes. Vous avez beau contester l'existence d'aucune activité artistique en Bactriane et faire remarquer que cet antique berceau du mazdéisme était peu propre à enfanter l'art gréco-bouddhique, rien n'empèche théoriquement que celui-ci n'y soit né dès le milieu du ne siècle avant notre ère, an heu d'en être encore à faire ses premiers essais au Gandhâra cinquante ans plus taid. Nous n'aurions, en esset, aucune objection décisive à saire valoir contre cette théorie si le milieu du ne siècle n'était justement l'époque que nos historiens classiques choisissent pour rayer « l'opuleute Bactriane aux mille villes » du nombre des nations (2). Et sans doute, en s'exprimant ainsi, Justin parle à notre point de vue européen, et la disparition des Grees ne devait pas empêcher la Bactriane de survivre sous ses nouveaux maîtres Cakas, puis Yuetche. Toujours est-il que cette invasion de barbares n'était guère

<sup>(9)</sup> Voir les passages cités dans Patters, India and Rome, p. 135 - ' Jestes, xtt, 1.

propice à l'essor d'un nouvel art. On pourrait tout au plus soutenir que la naissance de l'école gréco-bouddhique fut le contre-coup indirect des événements qui forcèrent les descendants des colons hellènes à se replier avec armes et bagages dans leurs récentes conquêtes indiennes, au sud de l'Hindou-Koush. C'est alors soulement que d'irano-grees qu'ils étaient jusque-là, ils sont véritablement devenus indo-grees, et que leurs praticiens se sont trouvés en contact permanent avec une communauté bouddhique suffisamment ancienne et florissante. Bref, ce seraient les artistes grécobactriens qui ont créé l'art gréco-bouddhique: mais nous croyons, jusqu'à preuve du contraire, que l'occasion de le créer ne leur a été offerte qu'au Gandhâra.

Le fait même que nous risquons une pareille assertion nous impose d'autre part la tâche d'exposer au moins en deux mots la façon dont nous comprenons, en ce cas, l'introduction de l'art grécobouddhique en Bactriane. Mais puisqu'il est entendu que nous nageons en pleine hypothèse, il ne faut pas craindre d'aller jusqu'au bout de la nôtre. Faisant état, en attendant mieux, des vraisemblances et des analogies, nous croirions volontiers qu'il a fallu attendre que le clan des Kuşanas eût conduit les Yue-tche à la conquête de l'Inde du Nord, et que sur les monnaies de Kozoulo-Kadphisès se marquat, comme nous l'avons vu (1), une certaine accoutumance au Bouddhisme, prélude de l'éclatante conversion de Kaniska. Tout pesé, nous placerions les premières « fondations royales, dont Hiuan-tsang nous parle, dans la seconde moitié du 1er siècle de notre ère, et nous inclinerions provisoirement à penser que le ne siècle a marqué, aussitôt après le plein épanouissement de l'école gandhârienne, celui de ses deux «filiales » les plus importantes comme les plus voisines, celle de Bactres et celle de Mathura. - Non pas que nous voulions pousser trop loin le parallèle entre ces deux cités : le fait que l'une était une ville sainte de

<sup>(</sup>b) Cf. t. II, p. 438.

l'Iran et l'autre de l'Inde souligne assez le contraste entre elles. Il nous suffit que, dans l'une comme dans l'autre, l'église des fidèles





Fig. 538-539. - HIBIT! (COUNE AVATAR DE KOCEV-LIV), EN CHITE (cf. p. 140, 142, 664, 787)

Fig. 538. - Statuette de porcelaine blanche du Musée Guimot Hauteur. o m 38 Fig. 539 - Statuette de porcelaine peinte de la collection II Gerre Hauteur om 38. Pour cette derniere, cf. A. Gerre, The Gods of Authorn Buddham, pl XXVI

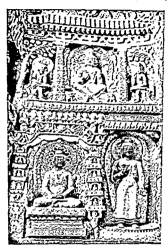
bouddhiques ait emprunté au Gandhâra ses modèles d'images de piété, quelle que soit ensuite la façon dont les artistes locaux les aient interprétées : et l'on devine aisément que cette interprétation dut rester singulièrement plus classique au Nord-Onest qu'au Sud-GINDRIRE. - II

Est. En même temps, il n'en faut pas davantage pour que ces deux villes aient joué le rôle d'entrepositaires de l'art gréco-bouddhique, l'une auprès du continent indien et l'autre de l'Asic centrale : et cette fois encore il est probable que, ce faisant, Bactres aura mieux su sauvegarder la pureté du style classique, si même elle n'en a pas rajeuni quelques formules grâce à sa situation privilégiée sur le chemin de plus grande communication entre l'Occident et l'Orient de l'Asic. Mais, ces réserves faites, nous persistons à penser qu'il subsiste une réelle analogie dans les rapports historiques qui reliaient au foyer central du Gandhâra ses deux satellites de première grandeur, devenus à leur tour des foyers secondaires.

Plus l'on avance dans l'étude de la disfusion de l'art gréco-bouddhique vers la Haute-Asie et plus clairement apparaît l'importance du fait que l'empire de Kanişka se trouvait ainsi placé à cheval sur l'Hindou-Koush. Nous comprenons mieux que jamais les raisons de la reconnaissance que, nous l'avons dit(1), la tradition bouddhique a toujours vouée à ce roi barbare, en jugeant de l'impulsion que sa seule influence a pu naturellement donner à la propagande simultance d'une doctrine et d'un art religieux auxquels il était de naissance parfaitement étranger. Si la conversion d'Açoka s'est répercutée dans toute l'Inde, celle de Kaniska a gagné d'un seul coup la meilleure part de l'Asie centrale. C'est bien à lui que semble dù de ce côté le deuxième grand bond de la Bonne Loi : après celui qui l'avait menée du Magadha au Gandhara et au Kaçmîr, celui qui lui fit franchir le Toit du Monde et lui ouvrit la route de Chine. Non content de réunir sous le même sceptre les bassins supérieurs de l'Oxus, de l'Indus et du Gange, Kanişka aurait voulu annexer encore celui du Tarim. Du moins Iliuan-tsang nous l'assure : et ce qui donne une singulière consistance à son témoignage, c'est qu'il a vu en visitant l'Inde du Nord, dans les pays de Kapiça et de Cinapati, les monastères qui avaient été assignés comme résidences aux otages

<sup>&</sup>quot; Cf ci-dessus, t. II, p. 418 et 518.

royaux ramenés par Kanişka de ses campagnes chinoises<sup>(1)</sup>, Or, d'après les annales des Han postérieurs, en 107-113 après J.-C.,



416. 550. — Trees de Beddha et de Marietra, ex Chine (ef p. 136, 663, 669, 700, 706). Sculptures repetires, singuées et penses, dans la grotte n° VI de Yun-kang. Depen Ed Castorn, Mason, J. C. CXVIII.

le 10i de Kashgar aurait dû en effet livrer comme otage l'un de ses proches parents, nommé Ch'en-p'an, au roi des Yue-tche. Par un

(9) Ces otages, fort bien traités, passaient l'été au Kapira. le printemps et l'automne au Gandhâra, l'hiver à Cinapati dans le Penjáb Cf. Hitta-rsixo, Rec., I, p. 56 et 173, M. A. Stein, Anc. Ahotan, p. 55-56, 164, 233 accord curieux, c'est tout à la fin de son règne et de sa vie que la légende place l'expédition de Kanişka dans la région du Nord. S'il est bien mort, comme le voudrait notre chronologie, vers l'an 1120, ce serait donc les armes de son successeur Huviska qui auraient rétabli, entre 114 et 120, ce même Ch'en-p'an, tout frais sorti des couvents du Nord-Ouest, sur le trône de ses ancêtres. Quoi qu'il en soit, les sinologues s'accordent à placer en l'an 120 de notre ère l'introduction officielle du Bouddhisme à Kashgar. Dès lors la grand'route de Chine s'étendait devant lui (2). Et sans doute le premier rôle continua quelque temps à être réservé au Gandhâra : c'est à un artiste de Puskarâvati que le Sûtrâlankâra (3) confie encore la tâche d'aller décorer un monastère de Tashkend. Mais il n'y a plus lieu d'être surpris que, dans le Céleste Empire, le métier de traducteurs de textes sacrés et de colporteurs ou fabricants d'images ait été surtout rempli au ne et au me siècle par des Bactriens ou des Sogdiens, sujets des Yue-tche.

La Sérinde. — Quand nous passons le contrefort des Pâmirs qui sépare le Turkestan russe du Turkestan chinois, nous nous trouvons d'ailleurs parmi des populations beaucoup moins différentes qu'on ne pourrait s'y attendre de celles que nous venons de quitter : « Les Sères, nous dit en passant Pausanias (VI, 26), sont un mélange de Scythes et d'Indiens. « Si par « Scythes » il entend, selon l'heureuse expression de M. F. W. Thomast<sup>10</sup> « la ceinture extérieure et encore mal civilisée de la race iranienne », il a tout à fait raison pour son temps. Les dernières découvertes — car nous sommes ici sur

<sup>(9)</sup> Comme nous l'avons dejà dit, p. 419, n. 1, Kanişka serait mort étouffé par ses piopres officiers, qui se refusaient à le suivre davantage: apparenment il en était des l'uc-tène comme des Parthes, dont Tacale nous dit que, prompts à tralur leurs rois (Annales, VI, 36), -longmquam multiam appen ebant\* (M. 10).

<sup>(9</sup> Pour ce qui est de son introduction

à Khotan, probablement par infiltration à travers le Karakorum depuis l'Udydan et le Kagmlr, cf. M. A. Srzev, Ane. Khotan, p. 56. Ce mode différent de propagation expliquerait le caractère différent des sectes dominantes au nord et au sud du bassin du Tarim (cf. t. II. p. 386).

<sup>(3)</sup> IV. 21; trad. Ed. Huben, p. 117. (4) J. R. I. S., 1906, p. 198.

désignation ancienne du pays qui est devenu sur nos cartes le Turkestau oriental ou chinois, et qui n'est guère turc que de langue.

L'exploration archéologique est ici trop récente pour que nous ne devions pas en décrire brièvement les conditions et le théâtre. Imaginez, au cœur même de l'Asie, une vaste dépression sablonneuse qui forme le bassin du fleuve intermittent du Tarim jusqu'à sa perte dans le lac nomade du Lob-nor. Au sud, la formidable barrière du Kouen-lun, rebord du plateau tibétain, tombe presque à pic sur la plaine. Au nord, celle-ci est bordée par le rempart, encore très élevé, du Tien-chan ou Monts Célestes - l'Imaüs scythique, autre contresort du sameux Toit du Monde. Tout autour, au pied même des montagnes, règne une frange d'oasis. Deux routes, menant d'Occident en Chine, les relient, bifurquant à Kushgar pour se réunir de nouveau au couloir de Touen-houang. Chacune d'elles égrène un chapelet de villes et de bourgades : au nord, Aksou, Koutcha, Karashar, Tourfan, Hami; au sud, Yarkand, Karghalik, Khotan, Keriya, Niva, Cherchen, Charklig, Le climat est extrême, fait de froids polaires l'hiver, et de chaleurs torrides l'été: mais il est excessivement sec. Tout ce qui pointe au-dessus du sol est vite blanchi, rongé, détruit par les terribles bourrasques, qui chassent devant elles les dunes comme des vagues; tout ce qui demeure protégé sous la couche de lœss ou de sable est, comme en Égypte, admirablement conscrvé, le bois et le stuc encore intacts, l'encre des manuscrits à peine pâlie, le coloris des peintures toujours frais. Là git la chance des archéologues : on sait comment ils viennent de la mettre à profit(1). Ils ne faisaient d'ail-

<sup>40</sup> Aux renseignements donnés t. I., p. 4–5. Il faut ajouter: 1º l'apparition du Detailel Repoit de Sir Aurel Strivs sur sa première mission (Aucent Khotau, 2 vol. in-4º, Oxford., 1907) et du récit de sa seconde mission (Runa of disert Cahay, a vol. in-8º. Londres., 1912); 3º la publication des rapports sur les missions.

allemandes (A. Grivnzppl., Bericht über archäologische Arbeiten in Idükutchari und Umgebung, Munich., 1965. et Alle buddhätische Kultstätten in Chinesisch-Turkistan, Berlin, 1912; A. vox Lr Cox. Ghotacka, Berlin, 1912; Finstallation un Musée du Louvre de la collection D. Petitor.



F10. 541 -- Strik cutvoisk [660 op J.-C.] (cl. p. 276. 376. 663, 686, 688, 701, 706) Varie du Lourre Protenant de Long-man. Hanteur o m. 60 Namos de M. Philippe Britannia

leurs que se précipiter sur les traces des pèlerins chinois. Si précieux que soit le butin qu'ils ont rapporté, si inattendues qu'aient été quelques-unes de leurs découvertes, on ponrrait souténir qu'à notre point de vue ils ne nous ont rien appris de nouveau. Que le panthéon bouddhique du Gandhâra ait, par l'intermédiaire de la Sérinde, gagné la Chine, nous le savions déjà. Mais à présent nous faisons mieux que de le savoir, nous en touchons les preuves palpables. Que cela fasse une différence, le contraste du présent paragraphe, bourré de noms et de faits, avec celui que nous venons de consacrer à Bactres et qui sonne si terriblement le creux, est là qui l'atteste.

Essaicrons-nous à présent de résumer l'œuvre collective déjà accomplie? Sur la route du Sud, qui est restée le domaine particulier de la mission anglaise, les eaux qui dévalent des montagnes, apportant avec elles la fertilité et la vie, prolongeaient jadis beaucoup plus loin qu'aujourd'hui la ligne de verdure de leurs peupliers et de leurs roselières. Autant par le fait de la dessiccation générale du pays que de la négligence musulmane, qui a laissé s'obstrucr les canaux d'irrigation, le sable a gagné du terrain sur les cultures et le désert a pris sa revanche sur la civilisation. C'est des anciens établissements abandonnés, maisons particulières, monastères ou stapa, que sont sorties les trouvailles. Sur la route du Nord, celle des missions russe, allemande, française, japonaise, les édifices de plein air étaient en général trop ruinés pour avoir conservé aucune pièce de grande dimension; les découvertes les plus importantes ont été faites dans les hypogées creusés au flanc des collines voisines de Tourfan ou de Koutcha. De part et d'autre, si on laisse de côté des manuscrits rédigés dans presqué tous les alphabets et les langues de l'Asie, des sceaux, des intailles, des monnaies, des étoffes, des broderies, le gros des collections est constitué, soit par des sculptures sur bois et des modelages d'argile, soit par des peintures, les unes murales, les autres exécutées sur soie, sur toile ou sur bois. Disons-le tout de suite : ce qu'il y a de plus nouveau et de meilleur, ce sont encore les peintures.



Fig. 540. — String CHINGES, BY DEET STREE [534 ap. 1-C] (cf. p. 663, 773).

Music de Boston, Hauteur de la partie reproduite: s. m. 50.

Physics des Anatos, II., pl. XXIX.

Elles n'ont pas seulement le grand avantage, déjà signalé(), de nous rendre parfois une idée approchée de ce que dut être la peinture gandhârienne. M. A. Grünwedel, qui est un artiste en même temps qu'un philologue, vante avec complaisance chez les fresques de Koutcha la vigueur du dessin, l'habileté de la composition, voire même le pathétique de l'expression : et celles que Sir Aurel Stein a mises de son côté au jour, notamment près de Miran, méritent les mêmes éloges. Quant aux statues, elles sont le plus souvent établies en argile peinte sur un bâti de bois et de fascines de roseaux. Aussi n'en retrouve-t-on guère que la partie la moins friable et sans doute aussi la plus soignée, à savoir les têtes. Cellesci ne sont pas sans grâce, ni surtout sans originalité: malheureusement ce procédé d'exécution invitait et prétait à la multiplication indéfinie des moulages. Ici l'abus est certain, car on a retrouvé des moules, en même temps que des poncifs pour les dessins. Tout compte fait, il ne faut pas oublier que ces ruines du Turkestan, restes d'édifices en torchis ou de grottes creusées dans des falaises terreuses, sont des fondations plutôt mesquines et dues à de barbares donateurs.

Ce serait donc s'exposer à des déceptions que de s'exagérer à l'avance la valeur esthétique des collections nouvelles : mais rien n'en saurait diminuer la valeur documentaire. Par comparaison avec nos galeries d'antiques, un esprit infatué de l'idéal classique pourrait déclarer n'y voir qu'un fatras hétéroclite d'images de piété et d'objets de rebut, héritage médiocre, et dès longtemps dilapidé par les chercheurs de trésors, d'une civilisation aussi superficielle que mêlée. Il n'en reste pas moins que cet étrange bric-à-brac, réparti sur les dix premiers siècles de notre ère, et où se condoient tous les types et tous les styles, hellénique, iranien, indien, turc, tibétain, chinois, jette définitivement le pont entre l'art de l'Asie hellénisée et celui de l'Extrême-Orient, Nous nous hâtons d'ailleurs de convenir que, même au seul point de vue de l'influence classique, il y a un tri à faire, et de rappeler que tout l'apport venu d'Occident ne saurait être inscrit au crédit de l'école du Gandhâra. Il est bien clair, par exemple, que les représentations manichéennes

retrouvées au Toursan n'ont rien à démêler avec le Penjab. De même les plus belles intailles grecques ont dû être directement importées du pays de Ta-tsin. Enfin, jusque sur les monuments dont le caractère bouddhique est indubitable, il faut compter avec la possibilité que le cadre décoratif, si indien que soit le tableau. n'ait pas fait le détour de l'Inde. L'exemple le plus caractéristique de ces bordures grecques, ou tout au plus irano-grecques, entourant une composition gréco-bouddhique d'origine indienne, nous est sourni par les admirables peintures de Miran, au sud du Lobnor. Bouddhiques étaient sans conteste deux petits temples ronds dont les voûtes abritaient un stûpn intérieur; bouddhiques sont les scènes qui se déroulent sur le fond, d'un rose tout pompéien, de leurs parois, ici des épisodes de la vie du Maître, là le fameux idiaka de Vicyantara; mais sur la bande qui régnait au bas des murailles, tantôt des anges ailés, tantôt des amorini ou des génies mithraïques, sans compter d'autres personnages encore plus profanes, semblent directement transférés d'une église ou d'une villa syrienne des premiers siècles de notre ère. Ainsi que Sir Aurel Stein a résumé ses impressions devant une apparition si inattendue en pareil lieu : « le style gréco-bouddhique de l'Inde avait mis son empreinte sur la frise, et l'art contemporain de l'Orient romain, tel qu'il s'était transmis à travers la Perse, avait laissé son reflet sur la plinthe(1) a. Nos réserves ne sont donc pas de pure forme; mais nous n'en devons pas moins constater que la meilleure part des objets d'art religieux qui ont été exhumés, sont de caractère bouddhique et par suite d'origine indienne. Sur ce point les fouilles ont nettement consirmé le témoignage des voyageurs et des historiens chinois. Mazdéisme, manichéisme, nestorianisme ont bien pu suivre dans le sillage du Bouddhisme (2) : mais c'est avant tout la Bonne Loi et la forme indo-grecque de son imagerie que les artères mon-

<sup>10</sup> M. A. Sterv, Desert Cathay, I., p. 489; fig. 139-148 et pl. IV, 5. Pour le geste dont s'accompagne le don

de l'éléphant sur la lig 147, comparez notre figure 144, 1 (\*) Cf. ci-dessus, 1 II, p. 561 et suiv.

diales, dont nous venons de déterminer le trajet, ont d'abord et surtout charriées jusqu'en Chine.

Les preuves de cette assertion se lisent déjà dans les relations des explorateurs eux-mêmes; car ils étaient mieux préparés que personne - ne cherchez pas ailleurs les raisons de leur éclatant succès - à définir et à commenter leurs propres trouvailles. Nous devons nous borner à signaler, ou pour mieux dire à rappeler les traits les plus caractéristiques d'une analogie si généralisée. Elle s'étend, on le sait, jusqu'aux édifices. Les stupa de Rawak, près de Khotan, ou de Mauri Tim, au N.-E. de Kashgar, sont, par exemple, tout à fait conformes aux modèles de l'Inde du Nord (1), tandis que les plafonds de plusieurs cryptes de Qyzyl sont, au témoignage de MM. A. Grünwedel et P. Pelliot (2), exactement du même type que celui de Pândrenthân (fig. 57). Si nous passons maintenant aux scènes légendaires, il sera beaucoup plus court de dire qu'elles se représentent presque toutes, et toujours conformes aux prototypes gandhâriens, depuis le Dipankara-jataka jusqu'à celles qui suivirent le trépas du Maître. Il suffit de reproduire une fois de plus ici les « quatre grands miracles », pour qu'on juge de la fidélité des répliques à travers les différences de style (fig. 523). La seule variante importante concerne le tableau de la Nativité, qui est complètement retourné; mais l'accident est clairement imputable au fait que le poncif de cette scène a été employé à l'envers; et, en effet, pour que tout rentre dans l'ordre accoutumé, il sustit de regarder cet épisode par transparence. Ensin, parmi les personnages, nous avons déjà dù noter en passant quantité de figures empruntées aux superstitions populaires de l'Inde et à peine modifiées au cours de leur déplacement. Faut-il les énu-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Cf M. A. Strix, Anc. Khotan, I., fig. 13 et 59-66, II., pl. 1 et xii-xiii, xii U. L. uos fig. 15 et 17 et Ircharological Surrey of India. Innual Report 1910-11, pl. MII.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> A. Guïxwedel. Althuddhistische Kultstätten in Chinesisch-Turkistan, 1912, fig. 390 b; photographic P. Pelliot. dans L'Ari décoraif, n° 143, août 1910, p. 53.

mérer tous à nouveau : démons grotesques (fig. 524), Nàgas et Garudas (fig. 525), Vajrapâni et Lokapâlas, couple tutélaire (fig. 528-530), dèva du Soleil (fig. 531), type de l'ascète brah-



Fig. 543 - Manore de Gabeda (Ther-refor), at Japon (ef. p. 40).

Collection R. Perspecel.

nanique (fig. 532-535), pour finir par le Buddha accompagné de ses moines (fig. 536). Cette gerbe de faits<sup>(1)</sup>, recueillie au hasard, prouve suffisamment l'importance et la persistance de l'influence gréco-bouddhique en Sérinde: or, c'est tout ce qu'il nous importe de retenir ici.

<sup>0</sup> Cf. t. 11, p. 19, 39, n. 1, 40, 69, 100, 123, 138, 160, 163, 163, 259 310, 332, 389, etc. — Pour des details

de parure, de costume ou de confure sour encore p. 78, n. 2, 95 (cf. fig. 527) et 123 (cf. fig. 525)

On le conçoit aisément, une analyse minutieuse des publications parues et des collections exposées allongerait hors de toute proportion cette étude. Nous avons en effet affaire à un développement artistique qui s'est prolongé pendant plus de mille ans. Parmi les sanctuaires du Sud, quelques-uns, nous dit Sir Aurel Stein, déjà florissants au n° siècle de notre ère - et c'est une des raisons qui nous ont ci-dessus empêché de faire descendre trop bas les débuts de l'école gréco-bouddhique (1) - ont dû, comme Niva et peut-être Rawak, être abandonnés dès la fin du me siècle devant l'invasion des sables; d'autres, comme ceux de Dandan-Uilig, de Domoko ou d'Endère, ne l'ont été qu'au vure; quelques-uns enfin et, pent-on ajouter, la plupart de ceux du Nord ont continné jusqu'à l'arrivée des musulmans (xie siècle), et parfois même après, à être entourés de la dévotion populaire. Ces derniers durent par suite se prêter soit à des additions nouvelles, soit à des réfections ou à de prétendus embellissements : cette manie de restauration sévit encore de nos jours dans les grottes de Touen-houang. Aussi, pour l'œil averti de M. Grunwedel, la décoration sérindienne se répartit-elle entre cinq ou six styles différents, gandharien, indo-scythe, vieuxture, ouïgour, tibétain : et ces diverses périodes sont d'autant plus aisées à distinguer que le contraste entre les donateurs et les artistes les souligne. Depuis les élégants types indiens, en passant par les «chevaliers» tokhariens, armés de l'épée et de la dague, jusqu'aux Ouigours empêtrés dans leurs robes aux longues manches; depuis l'artiste qui signe du nom romain de Titus (2) les fresques de Miran, en passant par des Sérindiens, jusqu'au peintre chinois qui s'est représenté lui-même, le pinceau à la main, sur des fresques de Tourfan (1), il ne tient qu'à vous d'en faire la revue, soit au British Museum, soit au Musée d'Ethnographie de Berlin. De son côté, le

Cf t H, p 539 O M A Szerv, Devert Cathoy, I, p 491-493, la lecture est de M A M Boren.

<sup>(9)</sup> Cf. 1. Gairwedel, Althuldhistische Kultstätten in Chinesisch - Turkiston, fig. 336, 338, on les helles planches du Choischo de A von Lx Coo

Louvre est suffisamment pourvu, grâce, à la mission de M.P. Pelliot, de têtes de mortier ou d'argile, pour qu'on puisse les échelonner depuis les plus «aryennes», comme on dit, jusqu'aux plus mongoles<sup>(1)</sup>. C'est tout un monde nouveau, toute une variété de types



Fig. 544. — Naminita (Dat-konor), an Japon (cf. p. 129, 670).

Statuette de bois de la collection R. Perurces.

et de styles que les fouilles ont aussi fait surgir de terre. Aux habiles et heureux explorateurs revient la tâche de les étudier dans le détail et, à cette occasion, de renouveler de fond en comble notre connaissance des antiquités de l'Asie centrale : nous pouvons

<sup>9</sup> Cf L' fre decontef, u' 143, août 1910, p 49 et planche bors texte.

nous en fier à eux de ce soin. Pour nous qui, ne l'oublions pas, n'avons ici d'autre dessein que de suivre à la piste, dans l'espace et dans le temps, la diffusion de l'art gréco-bouddhique, notre rôle sera terminé quand nous aurons montré comment se ménage la transition entre le point de départ et celui d'arrivée, de Kaslıgar à Touen-houang — entre le début et la fin de la période, du ut au x° siècle de notre ère.

L'abondance et la diversité des trouvailles ne doivent pas en esset nous saire perdre de vue le sait qui domine le jeu complexe et toussu de toutes ces influences ethniques, venues des quatre coins cardinaux. A prendre les choses d'un peu haut, il n'y a, comme nous le disions en commençant, que deux grandes civilisations et deux grandes races en présence, à savoir, pour nous servir d'unc expression brutalement nette, la blanche et la jaune. Aussi bien tous les témoignages sont-ils d'accord sur le partage, dans l'espace comme dans le temps, des deux grandes influences, Sur la route du Midi, en dépit de la désolation du pays et du climat, Sir Aurel Stein se réconforte en retrouvant jusqu'au sud du Lob-nor non seulement le style classique, mais la jeunesse, la beauté, la joie de vivre méditerranéennes(1). Sur la route du Nord, par un accord d'autant plus curieux à relever qu'il n'a rien de prémédité, M. A. Grünwedel se réjouit de respirer jusqu'à Koutcha quelque chose de l'atmosphère antique; au contraire il déplore le caractère sinistre, funèbre, démoniaque des œuvres de Mourtouq et de Toursan, en même temps qu'il y signale l'apparition « d'éléments distinctement chinois(\*) ». Les voyageurs qui arrivent de l'Est éprouvent des impressions analogues, mais inverses. Les Annales des Wei du Nord regrettent de constater qu'e à l'ouest de Toursan, les gens ont des nez proéminents et des yeux profondément enfoncés -, ce qui est évidemment moins conforme à l'esthétique chinoise qu'indo-européenne (1). En revanche Song Yun a la satisfaction de

<sup>19</sup> M. A. Stein, Desert Cathay, p. 484 et passim. - 19 Zitick, for Ethnologie, 1909, Heli vi, p. 915-916 et 896. - 1 M. A. Stein, Ancient Khotan, p. 149.

trouver encore à Tso-mo, entre Cherchen et Khotan, eun Buddha et un Bodhisattva qui n'ont point des figures de barbares (1) n : entendez que leur type tire déjà sur l'idéal mongol. La frontière artistique, coincidant (ou peu s'en faut) avec la frontière ethnique, est, on le voit, assez flottante : elle n'en existe pas moins et coupe la Sérinde à peu près par la moitié. La démarcation des périodes. également indécise en son milieu, n'est pas moins tranchée aux extrémités. Si longtemps qu'ait persisté l'influence gréco-bouddhique (au moins jusqu'au vine siècle), c'est aux ne et me siècles de notie ère que les explorateurs sont d'accord pour rapporter l'époque de sa plus grande floraison autour de Khotan et de Koutcha. Sans doute l'école locale était dès lors contaminée d'éléments gréco-romains ou gréco-iraniens, comme plus taud sassanides ou byzantins; mais elle n'en était pas moins un rejeton de l'art gandhârien, à telles enseignes qu'on y a retrouvé de petits modèles en schiste bleu évidemment importés de leur pays d'origine(2). D'autre part Song Yun attribue à Lu-kouang, c'est-à-dire à la fin du ne siècle au plus tard, l'érection des statues déjà chinoises dont il vient d'être question; mais c'est surtout parmi les peintures sur soie de Touen-houang, au vine et au ixe siècle, que nous nous trouvons nettement en présence d'images bouddhiques complètement interprétées à la chinoise (9). En résumé, l'histoire de l'art bouddhique dans l'Asie centrale se divise en deux grandes périodes, comme son aire de diffusion en deux grandes zones, où dominent d'un côté la culture indo-européenne, de l'autre sino-mongole. Entré indo-gree par Kashgar au n' siècle de notre ère, quand il ressort trois siècles plus taid par Toueng-houang pour pénétrer en Chine, il n'est déjà plus que sérindien. Petit à petit, sous l'influence du milieu, le style gréco-bonddhique s'est mué, le long de

standist. - II

<sup>19</sup> Soxy Yes, traduction d'Ld. Cus vivves, dans le Bulletin de l'École franenise d'Extrême - Orient, III, 1903. p Jgt.

<sup>19</sup> W L. Sterr, Incient Abotan, pt. MAMIL ' W A Strix Desert Cathay, II,

pl vi ef fig 195 pl vii. etc.

l'interminable chemin, en un style qui ne peut plus être qualifié que de sino-bouddhique.

LA CHINE. - Comme le pays qui lui a donné naissance, l'art bouddhique de la Sérinde est donc à deux visages ou plutôt à deux masques : car aucun de ces deux aspects ne leur appartient en propre. Simple lieu de passage et terre de transition par excellence, l'Asie centrale reflète tour à tour, plus ou moins fortement, les deux grandes civilisations entre lesquelles elle se trouve insérée. Il en résulte aussitôt que son partage entre les deux influences que nous avons vues à l'œuvre nous atteste aussi bien l'existence d'un art chinois à l'Est, que d'un art indo-grec à l'Ouest. Tel est du moins à nos yeux le plus clair résultat de notre étude. Lors même que nous ne soupçonnerions pas autrement que la Chine possédat déjà une école nationale, il nous faudrait l'admettre par hypothèse. Mais ce vieil art chinois n'est heureusement pas pour nous un simple postulat. Si peu qu'ait été souillé le sol du Céleste Empire, les sépultures du Chan-toung, du Ho-nan, du Sseu-tchouan, nous ont rendu des «sculptures sur pierre», que l'on connaît par la belle publication de Éd. Chavannes(1), et qui datent de l'époque des Han (nº-mº siècles ap. J.-C.). Leur décor, moins sculpté que gravé(2), paraît au premier abord dénoter une technique tout à fait primitive; mais, après plus ample examen, on en est venu à penser qu'il se ressent plutôt d'une exécution quasi «industrialisée» de motifs consacrés. Il y a tout lieu de croire que ces scènes, destinées à être enfermées, la face sculptée en dedans, dans l'ombre de la chambre sunéraire, sans autre spectateur que le mort, étaient abandonuées à de médiocres artisans, sortes d'entrepreneurs de monuments funèbres. Mais à travers leur travail grossier et som-

Él Carvarres, La sculpture sur puerre en l'hme au temps des deux dynasties Han (1893), l'étude à été reprise dans le premier volume de la Wisson dans la Chine septentrionale. Cl. B. Petra cct, dans la Rorne de l'Université de Bruzelles, avrilmai 1910.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Nous reviendrons plus bas, p. 772-773, sur retto question de technique, dont on devine l'importance.

maire on croit voir transparaître de grandes compositions, d'un mérite artistique infiniment supérieur, dont ces ouvriers 'ne nous ont laissé que la transcription mécanique et stéréotypée. Dans les



Fig. 545. — Hinri (Kr. 51-20-6111), at Jiron (cf. p. 139, 670).

Statuette de bois de la collection II Getti Hauteur: o m. 20.

Cl. A Getti, The Gala of Action Bullium, pl. 18811 a.

allures des personnages, leur mode de groupement, le dessin de leur silhonette, le choix de feurs attitudes, on a même voulu relever plus d'une analogie avec le fameux rouleau attribué à Kon Kai-tche<sup>(i)</sup> et aujourd'hui conservé au British Museum, fequel

Mar Ld. Chivaves, Toung Pan, mars 1909, p. 76-87, L. Birrox, 1 Chr. nese Painting of the fourth century (Bailington Magazine, janv 1904)

témoigne d'un art déjà consommé. D'autre part, outre les dalles intérieures des sépulcres, on a retrouvé des sculptures, piliers ou lions, qui, destinées à la lumière du jour, sont des œuvres très supérieures d'artistes dont les noms sont connus par des inscriptions<sup>(1)</sup>. On est ainsi forcément conduit à admettre, d'accord avec les affirmations des Annales, et sans parler des bronzes archaïques, l'existence en Chine, dès les premiers siècles de notre ère, d'un art déjà ancien et pleinement développé.

Tel est le tronc extrême-oriental sur lequel est venue se greffer l'influence gréco-bouddhique. Mais il ne suffit pas de savoir qu'en Chine celle-ci n'a pas trouvé table rase devant elle : il est également très important, comme le prouvent les précédentes pages, de fixer à quel moment de son évolution elle s'y est définitivement installée. Était-elle à son arrivée encore voisine de ses sources occidentales et classiques, ou déjà transformée au cours de la distance et du temps? La réponse à cette question dépendra avant tout de la date à laquelle nous devrons rapporter les premières adaptations faites sur place des modèles gandhâriens. Impossible, par suite, de nous contenter des traditions plus ou moins légendaires qui font remonter à l'an 67 après, voire même à l'an 2 avant notre ère, la première introduction de livres, d'images et de gramana bouddhiques(2). Ce qu'il nous faut, pour fonder nos conclusions sur une base solide, ce sont des monuments importants et datés. Or, les premiers que nous rencontrions - nous en devons encore la publication à Éd, Chavannes(3) appartiennent seulement au ve siècle. Qu'on ne s'étonne pas trop s'il a fallu tant d'années pour transporter de proche en proche, sur les interminables routes de l'Asie centrale, un matériel décoratif aussi considérable et, pour le pays, aussi nouveau. D'autre

nale, t. 1, fa-c, 2 et planches.

<sup>&#</sup>x27; Cf. Boshell, Chinese Art, I, p. 59 Voir Kokka, 225, 227, 233

<sup>(3)</sup> Nons reviendrons plus bas, dans nos Conclusions (p. 856), sur les rela-

tions directes ouvertes par Tchang-L'ien avec l'Occident dès le 11 siècle av. J.-C.

13) Mission dans la Chine septentrio-

part la vieille Chine semble avoir longtemps et énergiquement résisté à l'invasion des idées et des images nouvelles. On dirait en vérité qu'elle a fait faire antichambre au Buddha. Celui-ci n'aurait mème pénétré dans l'antique forteresse confucéenne qu'à la fayeur



116 546 — Hinri (Krist-No-Envi), ti Janua (cf. p. 139, 670, 787).
Statuette de Boss, de la collection II. Gestre Hauteur o m. 23.
Cl. A. Gerry, The Gold of brithern Publishen, pl. XXVII.

d'une révolution politique, grace aux armes des barbares sectateurs qu'il avait racolés dans l'Asie centrale. C'est sons la dynasue tangoute des Tsin autérieurs qu'un moine chinois dédie. en 366, la première des emille grottes», et sans doute aussi le premier des emille lluddhase de Touen-houang. C'est la dynastie tongouse des Wer du Nord qui, au vésiècle, crouse et décore les sanctuaires rupestres de Yunskaug, près de Tastong-fou, et au vé, ceux du Long-men, où les Tong ne font que continuer leur œuvre. En somme les bas-reliefs et statues de Yunskaug, evécutés entre 450 et 500, restent les plus anciens monuments actuellement connus de l'art bouddhique en Chine, et il est douteux qu'on en découvre jamais qui soient autérieurs au nésècle.

Une date relativement aussi basse apporte avec soi ses indications. Elle Laisse tont loisir, d'une part, à l'école indigène, pour évoluer et même, des le ve siècle, se codifier à sa guise; de l'autre. à l'école étrangère, pour se modifier profondément au contact d'un milieu nouveau. Quand l'art gréco-bouddhique parvient enfin on Chan-toung et an Ho-nan, il venait de se transformer de la façon que nous avons que en Sérinde. Aussi quiconque feuillette le précieux album de Éd. Chavannes, est-il plutôt surpris de tronver des preuves encore si visibles et si abondantes de son influence. Assurément, les scènes de la jeunesse du Buddha (tir à l'arc, vie de plaisirs dans le gynécée, sommeil des femmes, départ de la maison, etc.) ont déjà subi le travestissement auquel on pouvait s'attendre : types, costumes, architectures, accessoires, tout est devenu chinois<sup>(i)</sup>. Mais il est remarquable de retrouver, exactement observé, l'ordre traditionnel des scènes et, dans chacune d'elles. le concept original de la composition. Les épisodes du cycle de la Bodhi et de la carrière du Maître sont d'ailleurs restés beaucoup plus proches des modèles gandhâriens, en raison du costume stéréotype du héros principal et de ses moines. Non moins évidente est l'allure indianisante des Bodhisattyas, de leurs proportions, de leurs draperies, de leurs attitudes. Certaines de ces dernières sont caractéristiques; à côté de la façon indienne de s'asseoir nous rencontrons par exemple, comme sur nos figures 76, 79, 408-410, 458, etc., les variantes à l'européenne des deux pieds

<sup>11</sup> Mission, nº 204, etc.

croisés ou de la jambe repliée sur l'autre genou (fig. 540). Enfin beaucoup de soi-disant nouveautés ne sont qu'un groupement inédit d'éléments empruntés. Tel est par exemple le cas de ce tête-à-tête de Buddhas, inconnu dans l'art mais familier aux textes de l'Inde, et dont nous avons déjà expliqué l'origine (1). De même le groupe consacré du Long-men n'est fait après tout que d'un Buddha encadré de moines (3), de Bodhisattvas et de Lokanálas (fig. 541; cf. fig. 542) : seulement ces derniers ont pris un air particulièrement belliqueux au cours de leur traversée de la Sérinde(9). Sans doute cà et là des détails exceptionnels arrêtent le regard. Il en est de purement grecs, comme le pétase (4) dont est coiffé un des gardiens de la porte dans l'une des grottes de Yunkang (fig. 537). Il en est de purement hindous, comme les deva à têtes et bras multiples qui veulent, dans la même grotte . représenter Civa et Visnu, et qui d'ailleurs n'auraient jamais réussi à se faire reconnaître de nous sans le taureau de l'un et l'aigle de l'autre. Enfin il en est de purement chinois, comme ces suites de donateurs qui défilent d'un si beau mouvement dans leurs attitudes recueillies. Mais le fond même de la décoration de tous ces sanctuaires est bien encore et toujours une simple adaptation chinoise. greffée sur une adaptation sérindienne, de l'art gréco-bouddhique du Gandhàra.

Nous n'avons pas à suivre ici les destinées de ce stock considérable d'importation étrangère dans l'évolution ultérieure de l'art chinois. Bappelons seulement que ce croisement artistique a parfaitement réussi : son innombrable po-térité de bronze, de jade, de bois, de porcelaine, de laque, etc., en est la preuve. Pous-alis rieurs et ventripotents ou génies guerriers qui ne sont que l'interprétation chinoise du double type indien du l'alsa; -lohans - aux traits accusés ou suaves figures asexuées de Bodhisattyas, de tont

desens, t. II, p. 277-178.

et Cf. t. II, p. 378-386 et fig. 564.

<sup>&#</sup>x27; Ibid . p 160-162. " Sur le type de ces moines, cf. et-\* Ibid . p. 169

<sup>&#</sup>x27; Yun-kang grotte n' IV.

ce petit peuple vulgaire ou raffiné, comique ou pensif, mais à coup sur extrêmement varié, qui a envahi les autels familiaux comme les pagodes, nous avons déjà signalé les lointaines origines. Notre intention n'est pas d'y revenir dans le détail; mais sur l'ensemble une remarque générale s'impose. On n'aura pu manquer de noter à chaque fois, d'une part la clarté de la ressemblance iconographique, de l'autre l'obscurité du rapport mythologique entre les figures indiennes et chinoises. Quel est au fond le lien entre la représentation du vautour Garuda(1) et la conception du «Chien céleste ?? Qu'y a-t-il de commun entre le ventre ou la besace de Pou-tai(2) et la sublime compassion de Maitrèya? La Kouan-yin à l'enfant (fig. 538-539), en laquelle s'est transmuée Hariti(3), n'estelle que le prête-nom de quelque déesse-mère indigène? C'est aux sinologues qu'il appartient de débrouiller ces épineuses questions. Leur difficulté même n'est pour nous qu'une preuve de plus à porter au bilan de l'influence étrangère. On devine en effet ce qui est advenu. Le caractère vague et flottant des croyances populaires et surtout le fait que le pinceau ou le ciscau d'aucun artiste chinois ne s'était encore avisé de les fixer, ont seuls permis, sinon déterminé l'adoption des idoles indiennes. De celles-ci on s'est contenté, faute de mieux; et le résultat de cet expédient est qu'on a revêtu de figures, dont la ressemblance crève les yeux, des conceptions qui à l'examen se découvrent fort dissemblables. Mais, réciproquement, ce désaccord du fond sons l'analogie de la forme achève de dénoncer l'emprunt.

Il suffit présentement de rappeler ici tous ces faits, dont nous réservous pour nos conclusions le commentaire historique. Si nous avions conservé les premières œuvres bouddhiques de la peinture chinoise, attribuées à ce même Kou Kai-tche et à son maître Wei Hsieh, nous pourrions sans doute entrer dans des considérations moins superficielles. Il est des emprunts plus subtils, des rapports

plus intimes que ceux de pure forme. Nous sommes prêt à reconnaître que, dès le ve siècle, les peintres chinois n'avaient plus rien à apprendre en ce qui concerne la vigueur du dessin, le rythme



Vin. 357. - Vateranere (Benenen) at Arron (el p. 121 670). Statuette en bors peint du Vinere Guimet

des lignes, le don du mouvement : ne craignez-vous pas qu'il leur manquât encore le sentiment de la sérémté et du rève mystique, c'est-à-dire justement ce que leur apportait l'art bouddhique, empreint d'avance dans le paisible sourire et le regard intérieur de ses Buddhas? Nous convenous, comme il est ju-te, que les deux autres des atrois religions a ont fourni leur appoint; que le confucionisme a ouvert, grâce à sa morale en action, une mine inépuisable de tableaux d'histoire; tandis que le taoisme, avec son merveilleux panthéon et son sens aigu de la nature et de ses mystères, devait donner naissance à des personnages et à des paysages étrangement vivants. Où cependant les Chinois, si bien doués au point de vue intellectuel, mais qu'on s'accorde d'autre part à nous représenter comme positifs et réalistes, auraient-ils puisé l'inspiration de ces figures idéales et presque immatérielles qui - tout indianiste de bonne soi doit à son tour le reconnaître - sont une des plus hautes réalisations artistiques du divin et le point culminant de l'art bouddhique? A moins d'être plus royaliste que le roi, on ne peut qu'accepter la réponse des Chinois euxmêmes : car ils ne songent nullement à dissimuler que ces transcendantes créations, nulle part réalisées avec plus de maîtrise, portent toutes des noms indiens et ont été enfantées par la spéculation indienne.

Le Jarov. — Ce qui nous confirmerait dans cette idée, c'est que ce sont avant tout ces sortes de créations et ce genre de qualités que l'art bouddhique allait importer avec lui jusqu'aux îles prochaines(1): car, la Chine une fois conquise, rien ne devait plus l'arrèter que l'Océan — si même celui-ci l'arrêta et qu'il ne faille pas quelque jour reconnaître les plus lointains et défigurés de ses rejetons dans les monuments de l'Amérique centrale. On nous le montre pénétrant en Corée dès 372, au Japon en 552. Mais, dans ce dernier pays, la situation n'était pas du tout la même qu'en Chine, deux siècles auparavant. De quelque talent qu'elles aient fait preuve depuis, les îles du Soleil Levant ne possédaient pas

<sup>(</sup>I) Cf., outre l'ouvrage de Fenoleosa, Cl.-E. Matre, L'art du l'amato (Revue de l'art ancien et moderne, 1901). G. Migeon, Au Japon (1908); W. Conn,

Einiges über die Bildnerei der Naraperiode, dans Ostasiat. Zeitschrift, I. n-3 et 4; II., n-1 (1919-13); la revue d'art sino-japonais Kohku, etc.

encore un art vraiment digne de ce nom. C'est sous l'instuence de l'école gréco-bouddhique qu'elles auraient ensin abordé la représentation de la figure humaine : et, en esset, les images, qui



Fig. 548. - Marraire (Mino-tor), at Japor (cf. p. 136, 169).

Sintuette en cuiere, de l'époque Suil :

vont aller se multipliant, ne sont guère à l'origine que de Buddhas et de moines, de Bodhisattas et de dera. Ainsi l'imagerie gandharienne ne se heurtait ici à aucune école indigène, capable de lui opposer ses sujels, ses procédés et son goût. Mais d'autre part, il faut sans doute laisser s'écouler un assez long intervalle de temps entre l'introduction des doctrines, voire des idoles bouddhiques, et la constitution d'ateliers locaux. On ne fait effectivement remonter qu'au vu' siècle la fondation des premiers couvents et l'exécution des premières peintures ou statues : encore celles-ci seraient-elles dues à des artistes coréens immigrés. Cette date tranche à l'avance pour nous la question qui nous occupe. A pareille distance de l'époque comme du lieu de ses débuts, on se donte combien affaiblie avait pu parvenir l'influence classique que nous poursuivons. C'est en vain que, flattant l'inévitable penchant de tout indianiste, le zèle pieux des archéologues japonais a parfois prétendu rattacher directement leur école nationale à ses sources indiennes. Persuadés avec raison qu'ici comme en Chine les œuvres les plus anciennes ont aussi le plus de chance de conserver la marque originelle, ils ont remonté à travers les écoles de Kamakura (xme-xwe siècles), de Kyoto et de Nara, droit à ce sameux monastère de Hôryûji qui, le premier de tous, aurait été sondé en 607 de notre ère. Mais là même il faut bien se rendre à l'évidence : quand, à travers un intervalle de six siècles et l'épaisseur d'un continent, l'art du Gandhâra a pénétré jusque dans les îles du Pacifique, il y est arrivé plus chinois que grec.

Assurément ce n'est pas qu'on ne puisse retrouver çà et là des traces appréciables, parfois même frappantes, de l'influence classique. Sans parler de la figure 500, sur laquelle nous aurons à revenir ci-dessous, qu'on compare seulement à nos stèles gandhèriennes (fig. 405-407) la garniture d'autel reproduite sur la figure 566 : ou voit aussitôt pourquoi le Buddha et son cortège portent ainsi jusqu'au Japon, dans le canon de leurs proportions et de leurs draperies, la marque indélébile de l'art grec. Il n'en est pas moins vrai que pour trouver les modèles immédials des plus vieilles images nippones, nous n'avons pas à aller plus loin que la Chine. Un exemple caractéristique fera comprendre notre pensée. C'est buen du Gandhâra (cf. fig. 410 ou 428) que vient

le Mi-ro-kou (Maitrèya) de la figure 548. Vous le reconnaissez à sa pose caractéristique comme à la rondeur de son visage, aux chutes de ses vêtements comme à sa pensive mélaucolie. Mais vous n'ignorez plus qu'il a fait escale en Sérinde, puis à Yun-kang (fig. 540) et à Long-men. C'est là qu'il a pris, avec sa haute



Fig. 549 - Valcantant, av Tiber (cf. p. 127, 671). British Museum. Protenant de Lhassa, Hauteur om. 34.

tiare, l'abondance des étoffes qui recouvrent son siège. Enfin nous pourrons mettre au compte de l'inexpérience japonaise ce qu'il peut avoir de trop anguleux dans son allure de primitif. Et maintenant, après cette sommaire analyse, concluez. Ce n'est pas nous qui contesterons, devant ce morceau, la remarquable survivance du motif gandhárien: mais qui ne voit que ce serait un abus de langage de parler d'une œuvre restée gandhárænne? Ce n'est

plus que l'interprétation japonaise d'un modèle chiuois, lui-même traduit d'une adaptation sérindienne d'un prototype indo-grec.

Rien ne serait plus facile que de recommencer cette expérience : il suffirait de confronter avec les albums de Éd. Chavannes les planches des Selected Relics ou du Kokka. Aussi bien les archéologues japonais sont-ils trop experts pour ne pas le reconnaître eux-mêmes (1). Tout leur art bouddhique des périodes Suiko et Tempyo sort immédiatement, pour les sculptures, des grottes de Yung-kang et du Long-men, pour les peintures, de celles de Touen-houang : ou du moins ce sont là les meilleurs points de comparaison dont nous disposions à l'heure actuelle. En d'autres termes, c'est à travers l'art chinois des Wei et des T'ang que le panthéon bouddhique de l'Inde est venu, par l'intermédiaire de la Corée, prendre ses quartiers au Japon. Cela est vrai pour les Bodhisattvas autour desquels continuent à voltiger ces ondoyantes écharpes que les artistes nippons ont essayé de réaliser jusque dans le bronze et le bois; pour les figures de saints arhats qui ont engendré sur place une si étonnante lignée de portraits de bonzes; pour les gardiens des temples ou du monde, avec leur armure guerrière (fig. 547) ou leur musculature outrée; pour les petites divinités populaires de la richesse (fig. 544) ou des enfants (fig. 545-546), etc. A tous ces modèles, déjà transformés par le génie chinois, le Japon a appliqué sa verve fantaisiste ou sa veine mystique, tantôt s'amusant à des pochades caricaturales, tantôt se haussant aux régions surhumaines de l'idéal. Qui oserait soutenir qu'il soit regrettable que d'indo-grecques ces figures soient devenues sinojaponaises, et qu'une reproduction stéréotypée ent mieux valu que ces originales transformations?

Le Thet. — C'est donc sans regrets superflus — et qui, dans l'espèce, seraient déplacés — que nous suivons le déclin croissant

<sup>1</sup> Voir M. Cauri Iro, dans Kolla, oct nov. 1906

de l'influence classique à mesure que nous avançons vers l'Extrême-Orient. Cependant nous avons déjà atteint les bornes de l'ancien monde et l'endroit où la route de terre rejoint celle de mer. Le cycle est fermé, et nous devrions clore ici notre tour d'Asie, s'il ne convenait au moins de mentionner une branche de l'art bonddhique trop importante pour que nous la passions complètement sous silence, à savoir l'art lamaique. Volontiers nous caractériscrions d'un mot la situation qu'il occupe à notre point de vue : quand on considère que l'influence gréco-bouddhique a contourné le Tibet au Nord comme au Sud, par l'Inde comme par la Sérinde. on est tenté de le définir, si mal que cette métaphore s'applique à un plateau de cette altitude, comme un point de remous entre deux courants ; et, en effet, son panthéon est le lieu de rencontre d'images dérivées aussi bien du bassin du Gange que de la Haute-Asie. Il arrive même parfois qu'en se retrouvant face à face, des personnages, au fond identiques, ne se reconnaissent plus dans la forme : tel est, par exemple, le cas du Vaigravana à la lance (fig. 549) et du Mahākāla à la vivante bourse, qui ne sont tous deux que des variantes déformées de notre Pancika gandhârien (1). Nous avons déjà en l'occasion de montrer, à propos des miniatures bengalies et népálaises, l'une des voies par lesquelles l'imagerie bouddhique a pénétré au Tibet (2); nous voyons mieux à présent comment des cousines éloignées de ces mêmes images n'ont pas tardé à venir les rejoindre à travers les passes montagneuses qui du Turkestan chinois ou du Secu-tch'ouan menent à Lhassa, L'Inde mystique et voluptueuse y importa avant tout, outre la figuration de la légende du Maître (5), ses représentations, tantôt idéales et tautôt obscènes, de Buddhas et de Bodhisattvas; au compte de l'Asie centrale nous pouvons aujourd'hui inscrire sans crainte, outre les scènes de ses enfers man-

<sup>19</sup> Cl. ci-desuis, t. II. p. 127-128.

<sup>13</sup> Icon. bomldh. de l'Inde, I. p. 185

la vie da Buddha d'apres des peintures tibétaines (Memoires concernant l'Asse prientale, 4 IL)

darinaux, les arhats et les magiciens (siddha), les «gardiens de la loi» ou «du monde», et sans doute aussi tout un contingent de démons qui vint encore renforcer la garnison locale du «pays des neiges» (1).

Les deux apports se laissent différencier d'autant plus aisément qu'en les juxtaposant les praticiens tibétains se sont bien gardés de les confondre. Ce n'est pas au Tibet que personne pourra se plaindre, comme en Chine ou au Japon, des transformations opérées dans les thèmes importés, que celles-ci soient dues à la réaction du goût national ou à l'irrépressible fantaisie des artistes. Par-delà l'Himàlaya, il semble que les modèles bouddhiques soient tout de suite et entièrement tombés, faute de concurrents laïques, entre les mains de moines plus soucieux d'orthodoxie traditionnelle que de renouvellement esthétique, et qui se sont fait une loi de les répéter indéfiniment. Ce signe d'impuissance créatrice peut d'ailleurs, au point de vue documentaire, avoir son prix. Si le panthéon des lamas, avec ses perpétuelles et machinales répliques, a vite fait de lasser les yeux du critique d'art, il reste, par sa fidélité stéréotypée, le paradis de l'iconographe. Même l'amateur le plus profane ne peut qu'être frappé du caractère relativement archaique de ses plus récentes productions. Il ne faudrait pas toutesois nourrir trop d'illusions sur l'antiquité des modèles si consciencieusement recopiés. C'est seulement, ne l'oublions pas, au milieu du vur siècle que la civilisation indienne a passé les montagnes, avec le Bouddhisme, sa littérature et son art; c'est à la fin du vme siècle que les Tibétains exercèrent leur passagère domination sur l'Asie centrale; c'est enfin à partir du x' que leur pays devint le commun refuge des moines indiens et sérindiens, fuyant devant l'invasion musulmane. Ainsi leur panthéon ne s'ouvre qu'à une époque assez basse et nous n'oscrions en fermer les portes avant la fin du vue siècle. On peut regretter que le clergé la-

<sup>&</sup>quot; Cf. 1 GRIANEURL, Mythologie du Bouddhisme au Tibet et en Mongolie.

maique, non moins conservateur que celui de l'ancienne Égypte, ne nous ait pas transmis un état plus anciennement fixé de l'art bouddhique : mais il est plus simple d'admirer qu'une imagerie si mèlée et si tardivement formée nous remémore encore si clairement, à travers son adaptation indienne ou chinoise, le vieux répertoire gandhàrien.

## CHAPITRE XVIII.

RÉSUMÉ HISTORIQUE. (REVUE GÉNÉRALE DIS INAGES DU BUDDHA,)

Résumons: De la double et inverse expansion de l'Hellénisme vers l'Orient, à la suite des conquêtes politiques d'Alexandre, et du Bouddhisme vers l'Occident, à la faveur des missions religieuses d'Acoka, est née au Gandhâra, grâce à un ensemble de circonstances particulièrement favorables, une école d'art indo-grec. Plongeant par ses racines jusque dans la période de la domination grecque sur le Penjab, déjà formée au 1er siècle avant notre ère, elle achève de s'épanouir aux siècles suivants, tombe dès le me dans une profonde décadence, prolonge son agonie jusqu'au re, est définitivement renversée au vie: le semblant de renouveau, purement extérieur et adventice, dont elle se pare aux vur-ixe siècles, n'est même pas un de ces derniers rejets comme il en pourrait pousser sur un tronc abattu en pleine sève. Suit un long ensevelissement de huit cents ans, et qui paraissait définitif, quand un retour de la domination européenne dans le même pays a fait reprendre un intérêt de plus en plus éclairé aux seuls débris qui subsistent : des pierres sculptées, des modelages en mortier, des poteries, quelques objets de métal, à peine quelques traces de peinture. Cependant les sept premiers siècles de notre ère ne s'étaient pas écoulés que le répertoire de l'école s'était répandu jusqu'aux confins extrêmes de l'Asie orientale : alors même qu'elle avait déjà péri dans son pays d'origine, son influence, plus ou moins atténuée par le temps et les conditions locales, continuait à se faire sentir dans l'Inde, en Insulinde, en Sérinde, jusqu'à l'arrivée des Musulmans, - et, la où ces derniers ne se sont pas installés en maîtres, à Ceylan, en Indochine, en Chine, au Japon, au Tibet, jusqu'à nos jours.

Telle est, ou plutôt telle veut être l'esquisse du tableau historique que nous avons essayé de brosser. Il nous a fallu y entasser tant de pays et taut de siècles, et, en dépit de la relative pauvreté des sources, y accumuler tant de traits épars que nous craignons, pour avoir voulu trop éclaireir les choses, de les avoir finalement quelque peu embrouillées. Peut-être ne serait-il pas mauvais, comme à la sin de la seconde et de la troisième partie de ce travail, de procéder à une sorte de mise au point et de repasser sur les lignes maîtresses pour les dégager de la multiplicité des détails. Mais cette sois le cas n'est pas tout à sait le même. Un sommaire pur et simple des trois précédents chapitres ne se composerait guère que d'inutiles répétitions. Il y aurait, semble-t-il, mieux à faire : ce serait de choisir, entre les nombreuses figures que nous présente l'école, la plus caractéristique de toutes, et, l'isolant du reste de l'œuvre, de suivre son évolution particulière non seulement au Gandhara, mais dans le reste de l'Inde et en Extrême-Orient. En concentrant toute la lumière des documents sur une série linéaire unique, nous risquerons moins de perdre le fil de notre exposé : de plus, au lieu de nous borner à répéter nos théories sous une forme seulement plus concise, nous les passerons à la pierre de touche d'une application spéciale. Le tout sera de bien choisir le sujet de notre expérience. Or il existe justement au répertoire un personnage dont on ne contestera pas l'importance, puisqu'il s'agit du fondateur même du Bouddhisme, ni non plus le caractère original, puisque nous y avons reconnu dès longtemps la «marque de fabrique» de l'école. Nous ne pourrons mieux contrôler notre histoire de l'art gréco-bouddhique qu'en la résumant dans celle du type indo-grec du Buddha.

Aussi bien le légitime souci de ne pas sacrifier le reste de la production iconographique et légendaire du Gandhàra au prestige, si grand qu'il soit, d'une seule figure, nous a jusqu'ici empêche d'accorder à l'évolution de cette dernière l'attention qu'elle comporte et le développement qu'elle paraît mériter. A la vérité, sur le question des origines, nous ne voyons rien à ajouter. Le spécialiste a beau être censé ne devoir tien quorer, on ne nous demandera pas de dire quel donateur a le premier passé à un artiste hellénisant la commande d'une image du Maître (car il faut de toute nécessité placer l'initiative de ces deux hommes à la naissance de cette création). Nous n'avons même pu établir de façon certaine s'il s'agissait d'un bas-relief pour décorer un stapa ou d'une statue pour consacrer un vihara (cf. t. II, p. 338). Enfin cette conversation s'est-elle tenue dans le bazar indigène, ou chez le «résident» grec de Peukélaôtis, ou, mieux, dans l'atelier improvisé par le fournisseur attitré de la colonie étrangère et devant des modèles de statuettes purement helléniques de sa fabrication, du genre de notre figure 476? Ce sont là autant de circonstances que nous ignorerons probablement à jamais : car les entrevues les plus fécondes ne sont pas toujours celles dont il a été dressé procès-verbal. Mais si de cet entretien nous ne savons pas grand'chose, du moins nous en tenons le résultat : « Pourriez-vous aussi faire un Buddha? », a dû dire l'un des interlocuteurs. - « Pourquoi pas ? », répondit l'autre. Et le Buddha fut (fig. 445). Nous avons déjà analysé cet unique et savoureux mélange d'éléments grecs et indiens, hérétiques et orthodoxes, réalistes et idéalisés, où se trahit si visiblement l'intervention d'une main occidentale et, qui plus est, travaillant (comme on dit) « de chie». Telle quelle, cette création aussi hybride que tardive n'en est pas moins l'une des réussites les plus répanducs et les plus durables qu'aucune école ait jamais eues à son actif. Adoptée d'enthousiasme par l'univers bouddhique, elle est devenue et demenrée pour les fidèles la seule façon de concevoir et de figurer leur Maître. Et c'est aussi pourquoi nous ne serons pas surpris de constater que son histoire restête celle de l'art grécobouddhique tout entier.

## \$ I. LE DIG-1111F1 DU BUDDHA INDO-GREC.

On a quelque honte à le répéter, mais il faut le redire une fois eucore. On a bien pu supposer que la Communauté bouddhique avait dù posséder de bonne heure des images de son fondateur : mais de cet carchétype indien primitif(1) » jamais encore on n'a relevé la moindre trace. Il y a pis. Une constatation significative nous enlève tout espoir que quelque fouille plus heurense ou mieux suivie nous en procure jamais le moindre spécimen. Quand, à Bodh-Gaya, à Barhut, à Sanchi, nous trouvons la vieille école indienne en pleine activité, nous avons la stupeur de découvrir qu'elle est en train de tenir industrieusement l'étrange gageure de représenter la vie du Buddha sans jamais figurer le Buddha. Tout au plus indique-t-elle par un symbole sa constante, mais toujours invisible présence. Le fait est anormal, sans doute : mais, fondé sur le témoignage autographe des vieux sculpteurs eux-mêmes, il est incontestable et d'ailleurs incontesté. On en devine l'immédiale con-équence. La totale absence de l'image du Maître sur les scènes de sa propre biographie, telle qu'elle se pratiquait dans l'Inde centrale au ne et au re siècle avant notre ère, suffit à établir définitivement la priorité des Buddhas qui, comme nous avons vu, commençaient à foisonner sur les sculptures du Nord-Ouest. Le type du Gandhâra n'est plus sculement le premier connu : il devient désormais le plus ancien qu'on puisse connaître. Et enfin, comme ici-bas les choses ne s'inventent guère deux fois, il en résulte encore que, sauf preuve du contraire, le prototype de tous les Buddhas de l'Asie est le Buddha indo-grec.

Que cette conclusion soit assez inattendue et contraire à l'ordre naturel des choses, qu'elle n'ait surtout rien d'agréable à enregistrer pour un indianiste, nous n'en disconvenous pas. Gertes, il cât été infimment plus indiqué de découvrir les premières images du Bienheureux aux lieux mêmes qui l'entendirent d'abord prècher sa doctrine; ou, s'il faut se résigner à ne les rencontrer que sur les extrêmes confins Nord-Ouest de la péninsule, il ent été mons lumiliant pour l'amour-propre indigène de ne pas apercevoir le

<sup>(9)</sup> A. Grévweret, B. Arnst, 1" éd., deuxième édition et par sinte de l'edition p. 1921; l'hypothèse a disparu de la anglaise, mais a éte reprise par d'autres

génie grec debout auprès de leur berceau. C'est le cas où jamais de l'ayoner :

> ...On no s'attendait guère De voir Ulysse en cette affaire b.

Mais qu'y pouvons-nous? Le vrai n'est pas forcément le vraisemblable, et mieux vant ne pas tergiverser avec les faits : leur tranquille insolence écrase d'avance toutes les contradictions et dédaigne tous les commentaires. D'ailleurs, dans leur étrangeté même, ils nous ont paru susceptibles d'une explication fort naturelle <sup>6</sup>. Tout pesé, chacune des deux écoles aurait justement fait, en son temps et en son lieu, ce à quoi l'on pouvait s'attendre d'elle. Celle de l'Inde centrale subissait encore le jong magique de la coutume alors que, sons l'influence occidentale, celle du Nord-Ouest en avait déjà rompu l'enchantement suramé. Cela est tout à fait dans l'ordre, et l'on n'aperçoit pas, à regarder les choses d'un peu près, qu'elles enssent pu se passer autrement qu'elles ne firent.

Ce qui prouve bien d'ailleurs que la magnifique innovation improvisée par les artistes du Gandhâra ne se heurtait dans la péninsule à aucune prohibition ritnelle, c'est l'enthousiasme et la promptitude avec lesquels fidèles et artistes de la vallée du Gange et du Dékhan adoptèrent à leur tour le type indo-gree du Buddha. Quant au reste de l'Asie, comme l'idole du Maître y a pénétré en même temps, sinon même plus tôt que la doctrine, aucun préjugé dogmatique ne saurait avoir trouvé le temps de s'y créer contre elle. Ainsi toutes les voies étaient largement ouvertes devant la réinearnation plastique du Buddha. Nous la voyons aussitôt, pendant teligieux du roi cakravartín, se lancer à fa conquête du monde; et, si les archéologues n'écrivaient en prose, il ne nous resterait plus, tel un barde de cour, qu'à entonner son dig-vijaya. L'esprit critique nous contraint au contraire à faire remarquer tout de suite qu'à

LA FOSTAINE, Fables, X, 13. — (9) Cl. t. II, p. 364 et suiv.

cette rinvasion des quatre points cardinaux, il en est au moins un qui manque, celui de l'Ouest. En dépit de ses attaches occidentales, cette région de l'horizon d'où lui venait pourtant le plus clair



Fig. 55n. — Bodenstrea-Bidden, a Marmen (ef. p. 321, 349, 370, 605, 608). GgS). Wasie de Walhard, n° 4 s. Processasi de Asto d'Hauteur om. 70. Dignal Fo Venn, t. S. J. Am. By 1999 in., pl VIIII e

de ses caractères somatiques, est restée longtemps close au Buddha indo-européen. Quand enfin il y a pénétré, ce n'a été que par le détour de l'Extrème-Orient et sous forme de bibelot d'étagère. Ce n'est ni la place ni l'instant d'entreprendre l'élucidation des raisons de civilisation générale qui ont rendu l'Iran et l'Asic antérieure quasi imperméables aux doctrines comme aux images bouddhiques. Bornons-nous à constater que, si la Bonné Loi et son héros éponyme n'ont guère dépassé de ce côté le 60° degré de longitude Est, ils se sont en revanche répandus, des steppes glacées du Nord aux mers chaudes du Sud, sur tout l'Orient de l'Asic. Pour cette pacifique conquête deux voies principales, nous le savons, leur avaient été ouvertes par les pionniers de la civilisation indienne, navigateurs au long cours ou chefs de caravanes, celle de terre au Nord-Est, celle de mer au Sud-Est: il ne nous reste qu'à l'y suivre.

La conquête du Sud-Est. - Nulle part peut-être ne se sent mieux qu'ici le manque d'enquêtes suivies et méthodiques dont souffre encore l'archéologie de l'Inde. Ne doutons pas que le travail déjà fait pour les inscriptions ne s'étende un jour aux statues et que nous ne finissions par posséder une liste continue d'images datées du Buddha: quand la liste ainsi dressée sera également accompagnée de fac-similés satisfaisants, les bases d'une étude sérieuse de l'art bouddhique seront enfin jetées. Pour l'instant nous devrons nous contenter de réunir une série assez incohérente, entrecoupée de dates sporadiques: l'essentiel est que déjà, à travers toutes les lacunes, nous sentions toujours le même fil courir sous nos doigts. Nous n'avons d'ailleurs à noter ici que les étapes les plus importantes de la marche triomphale, et que seul l'Océan put arrêter, du Buddha indo-grec vers l'Orient. Quelques spécimens choisis, plantés comme des jalons aux principaux centres religieux et artistiques du Bouddhisme, suffiront à justifier notre entreprise. Enfin du côté où nous dirigeons d'abord nos pas, le terrain a été d'avance et un peu partout repéré par le Service archéologique de l'Inde. Pour commencer, nous allons tout de suite rencontrer, aussi bien à Amarâvatî qu'à Mathurâ, des Buddhas sûrement datés du n° siècle de notre ère - et, pour la justification de notre thèse, nous n'en trouverons aucun qui soit antérieur à la fin du 1" siècle.

Parmi les images de Mathurâ, nous ne rappellerons ici que pour mémoire celles dont il a déjà été question ci-dessus(1) en raison de leur caractère exceptionnel (fig. 550). Ces premiers essais de l'école locale diffèrent en effet par plusieurs traits du prototype gandharien : mais elles n'eurent pas de postérité, et seules les reproductions plus fidèles du Buddha indo-grec (fig. 552-553, 584) se sont prolongées jusqu'à l'époque des Guptas au ve siècle (fig. 587). Quand l'invasion des Huns blancs vint détruire les ateliers dont elles étaient sorties, déjà leur suite avait été prisc par les statues du bassin moyen et inférieur du Gange, depuis Prayag ou Allahabad (fig. 554; datée S.129 = 448-9 ap. J.-C.) jusqu'au Bengale(2). Nous nous contenterons de quelques spécimens caractéristiques relevés sur le site des deux plus durables pèlerinages, celui de la Première Prédication, près de Bénarès, et de l'Illumination, près de Bodh-Gayà. Les figures 555, 567, 588 (cf. fig. 209, 498, 507, 511) représenteront les nombreuses images, assises ou debout, que nous ont rendues les fouilles de Sárnâth. Quant à celles qu'a fournies avec non moins d'abondance le sol du Magadha, et dont la lignée se perpétue sous la dynastie des Pâlas iusqu'à l'invasion musulmane, les figures 556 (datée S. 64 = 1 43 131 ap. J.-C.), 557-558 et 588 bis (cf. fig. 500-501) en donneront une idée. Il ne tiendrait qu'à nous de suivre ce modèle jusqu'en Birmanie (3). Mais le chemin que nous avons déjà reconnu au cours du précédent chapitre nous ramène à présent du côté d'Ajanta. Parmi les sculptures qui décorent aussi bien les chapelles intérieures que les facades des cryptes, nous ne trouverons rien que nous n'avons

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Cf. t. H., p. 321, n. 3 et 605, et ci-desons, p. 698. Nons sommes d'accord avec W. J. Ph. Vocat pour rapporte les figures 550 et ses pareilles (et ansei la figure 555, citéc-ci-desony) au n' sècle après notre ère, sons la domination de Kuegapa. Les figures 552-553 ne doivent pas leur être très postérieures.

<sup>&</sup>quot; Voir encore pour Cravasti V. 1.

Smith et Hory, Anc. Buddhett Statuettes, dans J. A. S. B., LMIII, 1895, p. 155

<sup>31</sup> Le style de cette statue rapporte sa date à l'ère Çaka, et non Gupta

A Your un Buddha de pierre et des sceaux d'argile de Pagan dans A Grixwedet, Buddh Studien (1 eriff a d. k. Museum fur Foll erkunde, V. 1897), p. 130 et fig. 88, 90 93

déjà rencontré dans le Madhyadêça : mieux vaut donc choisir un Buddha peint qui, bien que datant du vr siècle, est visiblement plus proche de la source originelle (fig. 589; cf. fig. 503). Nous remontons plus près encore avec ceux d'Amaravati (fig. 585; cf. fig. 506, 508-509), dont les premiers ne doivent pas être postérieurs au n' siècle de notre ère.

lci nous attend une bonne fortune capable de consoler l'archéologue indianisant de ses habituels déboires, et bien faite pour donner confiance dans l'avenir des études comparatives que nous esquissons en ce moment. Nous avions cru plus haut (p. 617) pouvoir considérer Amarávati comme l'un des ports par-où l'influence indienne avait du gagner l'Indochine : or voici qu'on vient d'exhumer à Dong-Durong, au sud-ouest de Tourane, dans l'an cien Campa et l'Annam actuel, la preuve manifeste de cette exportation (fig. 586); car lors même qu'il faudrait admettre, contre toute vraisemblance, que cette statue de bronze ait été fondue sur place, il ne s'agirait toujours que d'un simple surmoulage d'une statue d'Amaravati(1). Si la riche moisson archéologique recueillie à Ceylan avait été plus libéralement publiée, plusieurs cas analogues se présenteraient aussitôt à nous. Que le roi Vasabha (vers 124-168 ap. J.-C.) ait dédié des images du Buddha au Mahathupa, le fait est historiquement possible (2); une chose certaine, c'est que les statues mutilées qui subsistent près de ce stapa reproduisent d'une façon schématique, mais fidèle, les draperies et le port des Buddhas d'Amaravati (cf. fig. 559). Il en est de même des belles statues assises de Polonnaruwa et du colosse debout

"YOH ROLLIER, Nouvelles d'couvet es comes au Quang-nam, dans le Bull, de la Comm. arch. de l'Indochine, 1912, p. 211.
—La facture est à la vérité supérieure a celle de Some Budhist Honzes, provenant de la région d'Ameràvatt et publiés par M. Skwell. (Journal of the Royal Amera Sourcy of Great Britain and Amera Sourcy of Great Britain and

Ireland, 1895, pl. l-IV); mais comparez les spécimens de l'art local des Cante donnés par M. L. I'vor (Bulletin de l'École française d'Extrême-Orient, I, 1901, fig. 7, 8) et M. H. PANYEVER, Inventaire, fig. 108 et 117.

(1) Mahdvamsa, xxxv, 89 (tind. Gricen.

p. 252 et xxxviii)

d'Akwana, haut de quatorze mètres (1). D'autres au contraire, sur qui les plis du vètement ont complètement disparu (2), se réclament plutôt des Buddhas Gupta de Bénarès, du type de la figure 555,



Fig. 551. — Tere de Boddha, a Marnini (ef p. 698). Musee de Lakhnau Provenant de Mathurd Hauteus om 28

et s'apparentent par là directement à ceux du Cambodge et de Java. Le plus beau de ceux qui aient été retrouvés à Angkor (fig. 560) soutient fort bien la comparaison avec les modèles in-

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> Archaeological Survey of Ceylon, Annual Heport 1907, pl. MI-MII, cf V. A. Surru, History of Fine Art in India and Ceylon, fig. 180, ct fig. 178, 179, 197. La tradition locale nattribue d'alleurs la statue rupestre d'Akwana qu'au jut siècle.

n Archaeological Surrey of Ceylon, An nual Report 1904, pl XIV, cf V, \times Surra, History of Fine Art in India and Ceylon, fig. 54, contrairement \times ropinson de l'auteur, nous croyons que cette dernière image ne sourait être consulerce comme anceane

diens (1); c'est plus qu'on ne pouvait dire jusqu'ici des nombreuses images klimères (cf. fig. 205, 521 et 581). Peut-être même les surpasset-il par l'intensité de l'expression et l'illumination intérieure de la physionomie; et c'est aussi par là qu'il nous paraît l'emporter, en dépit des défauts de sa facture, sur les cinq cents statues, d'uu modèle quasi uniforme et aux traits quelque peu figés, qui ont valu son nom à Boro-Boudour (fig. 561; cf. fig. 512 et 580).

LA CONQUÊTE DU NORD-EST. - Laissons ce poste avancé en sentinelle sur le bord des mers australes et, du Gandhara comme base, reprenons à présent, à travers montagnes et déserts, les apres routes de l'Asie centrale. De Ioin les gigantesques Buddhas de Bâmiyân nous indiquent la principale passe qui conduise dans le bassin de l'Oxus jusqu'aux tertres de Bactres; et là quelques coups de pioche bien dirigés nous rendraient apparemment, en même temps que des œuvres de plus basse époque, des images contemporaines des premiers Buddhas de Mathura. Du moins rien n'est plus tentant que d'admettre la production parallèle des mêmes effets sous l'action simultanée des mêmes causes dans les deux capitales excentriques, la bactrienne et l'indienne, du royaume de Kaniska. Aussi bien, si l'on tient compte des difficultés plus grandes qu'opposent aux communications les régions montagneuses en comparaison des plaines, on peut dire que les deux cités étaient situées à égale distance du Gandhâra, foyer de l'art indo-grec et théâtre de la conversion du monarque indo-scythe. Il y a cent ans et moins, il eût été possible de corriger par des fouilles ce que ces vues de l'esprit ont de trop rigidement symétrique. Puisque le plus clair résultat des sanglantes guerres afghanes a été de fermer le pays qu'elles devaient ouvrir, force est de renoncer pour l'instant au rêve passionnant de cet itinéraire, et, comme s'y est résigné Sir Aurel Stein. de prendre directement à travers les montagnes,

<sup>&</sup>quot; Uf Bull. de la Comm. arch. de l'Indochine, 1913, p. 99-103.

soit par la route de Gilgit, soit par celle du Chitral. Au Kaçmir même, c'est en vain que nous chercherons aucun vestige apparent



Fig. 552. — Bedding Gaydninger, a Marneni (cf. p. 370, 606, 681, 686, 703)

Musée de Labhanu Procesant de Chaubhru Hauteur, om 38.

des nombreux Buddhas de jadis, tant brahmanes et musulmans se sont soigneusement accordés à les détruire<sup>(1)</sup>. Mais les rochers

O Cette désolante pénurre, a laquelle des fouilles suivies auraient vite remédie, ne rend que plus précieuse la découverte au Kangra d'un brouze d'ailleurs tardif Voir J. Ph. Voott, A. S. I., Ann. Rep. 1904-5, pl. AAV et p 107-109, M. Vogel a parfaitement releve ses ana logies persistantes avec les images grecoboud-linques, et nous nous bornons à renvoyer le lecteur a son article même des Pâmirs portent encore la trace de la propagation de l'image du Maître<sup>(i)</sup>; et quand enfin nous débouchons dans la Sérinde, le premier aspect de ses nombreuses figures de stuc ou d'argile bannit de notre esprit toute crainte qu'aucune solution de continuité se soit produite dans la chaîne de transmission.

Nous nous retrouvous lei en pays déjà exploré, et le nombre des documents publiés nous permettra d'être d'autant plus bref. Comme points de repère sur les deux routes, méridionale et septentrionale, du Turkestan, nous nous contenterons d'emprunter à Sir Aurel Stein et à M. le professeur A. Grünwedel deux statuettes, l'une originaire de Rawak (fig. 562), l'autre du Tourfan (fig. 563): leur ressemblance entre elles et avec telle autre, native de Mathurâ (fig. 552), nous rendra provisoirement moins cuisante la privation de leurs pendants bactriens. Pour les « Mille Buddhas » qui depuis le ive siècle marquent, décorent et sanctifient le nœud des voies commerciales entre la Chine et l'Occident, mais ont malheureusement été pour la plupart retouchés par les restaurateurs modernes, nous nous bornerons à renvoyer aux photographies déjà parues de Sir Aurel Stein et de M. P. Pelliot (2). A partir de ce moment, les planches de Éd. Chavannes guideront notre quête d'abord vers les grottes de Yun-kang près de Ta-t'ong-sou, dans le Nord du Chansi (fig. 564), puis vers celles du Long-men, près de Honan-fou (fig. 565; cf. fig. 541). Colossales ou minuscules, ces sculptures rupestres, dues au zèle sans lendemain des Wei du Nord et des T'ang pour le Bouddhisme, nous mènent du ve au vine siècle. Mais déjà -- sous l'infinence de la civilisation chinoise bien que par l'intermédiaire des Coréens - l'art bouddhique florissait dans la nouvelle capitale japonaise de Nara. Ici encore ce ne sont pas les documents authentiques qui manquent; nous ne saurions mieux faire que de recourir une fois de plus(3) au fameux tabernacle

<sup>1.</sup> fig. 1
3 Von M. A. Striv, Ancient Kholan,
1. fig. 1
3 Von M. A. Striv, Desert Cathay,

You M. A Striv, Desert Cathay, "Cf. ci-dessus, t. Il, p 324 et 668.

fig. 161; Mission Pelliot, dans L'Art decoratif, août 1910, p. 54-64.

domestique de la noble dame Tachibana Fujin, morte en 733 (fig. 566; cf. fig. 582 et 590).

Arrès La CONQUETE. — Natif du Gandhiara comme le Buddha historique l'était du Koçala, le Buddha plastique nous a ainsi et tour à tour entraînés à sa suite jusqu'aux extrémités nord-est et



Fig. 553. — Beddul Girdbinier, à Matseul (cf. p. 603, 606, 681).

Musée de Lakhnau, Procenant du mJail Mounde Hauteur o m. 50

sud-est de l'Asie. Il ne dépendrait à présent que de nous de sermer le circuit. Les mémoires de Fa-hien et de Yi-tsing nous ont déjà renseignés sur les communications maritimes entre la Chine et ce que les Chinois appelaient les Îles des Mers du Sud (1). Une trace au moins d'influence sino-japonaise se marque à Java dans la saçon dont le nimbe encore rond ou légèrement ovalisé de Boro-Boudour (fig. 512) soudain s'effile en pointe par en haut chez les statues du Čandi Mendut (fig. 568) comme de Long-men (fig. 541, 565); și l'on tenait absolument à boucler le cercle, cet indice suffirait à marquer le point de jonction des deux courants(1). Il ne semble pas d'ailleurs que celui qui redescendait du Nord ait jamais reflué de ce côté-ci de Singapour, cette porte du monde jaune; c'est par extraordinaire qu'à la fin du siècle dernier une statue bouddhique est revenue par mer du Japon pour s'installer dans un sanctuaire de Bodh-Gaya. A l'heure actuelle, si l'Insulinde est devenue musulmane, l'Indochine demeure fort inégalement partagée entre les deux Bouddhismes, l'indien et le chinois, l'un réimporté directement de Ceylan sous sa forme la plus pure, l'autre chargé, au cours de son long détour, de toutes les superstitions de la Haute-Asie. Quand ces deux branches de la même religion se rencontrent après une séparation si longue, on ne s'étonnera pas qu'elles ne se comprennent ni ne se reconnaissent plus. Extérieurement, rien n'est plus différent d'un moine cambodgien qu'un bonze annamite; et, alors même qu'ils parviendraient à parler la même langue, il est permis de douter qu'ils se trouvent d'accord sur aucun point de théologie, pas même sur l'idée qu'ils se font de leur fondateur. Il n'y a vraiment plus, de part et d'autre, qu'un élément à peu près pareil : ce sont les Buddhas des pagodes. Telle est la première impression dont ne peut se défendre le voyageur, et que confirmerait, si nous n'avions que saire ici de leur témoignage, la multitude grouillante et stéréotypée des idoles modernes dans tous les pays restés bouddhiques, de Ceylan à la Mongolie, en passant par la Birmanie et le Tibet. Grâce à la persistance invétérée des types plastiques, les images du Maître se sont beaucoup mieux conservées - ou, si l'on présère, moins désormées - que ses doctrines en traversant les différents milieux où elles se sont propagées; et c'est aussi pourquoi nulle part ni jamais il n'y a

 $<sup>^{(0)}</sup>$  Sur ce point von B É. F. E.-O , IV, 1909, p. 831. Voii encore ci-dessus, t. H. p. 267, p. 4.

d'hésitation sur leur identité. Mais puisque tous les Buddhas se ressemblent, c'est donc que, de près ou de loin, ils descendent tous d'un ancêtre commun. S'il est permis de dire, iconographiquement parlant, qu'il n'y a de Buddha que le Buddha, c'est qu'il n'y avait à l'origine qu'une unique formule, à savoir l'indogrecque.

De quelque côté que l'on aborde la question, qu'on descende la filière des plus anciens Buddhas datés ou qu'on remonte de proche en proche à partir de leurs plus récentes répliques, c'est toujours à cette conclusion qu'il en faudra venir; car avec elle tous les faits s'accordent, et aucun n'y contredit. Son autorité et son importance ne feront que s'accroître si l'on spécifie tout de suite qu'elle est valable pour tous les aspects connus du Bienheureux. qu'il soit debout ou conché ou de quelque manière qu'il s'asseye. À ces différences, fondées avant tout sur la posture, se réduisent. on le sait, les seules variantes du motif : il n'en est aucune qui ne se ramène à un modèle gandhârien. Nous venons de le vérifier pour le Buddha debout (fig. 584-590) ou assis à l'indienne (fig. 552-566); il seruit loisible de recommencer l'expérience sur les images du Parinireana (fig. 276-283), etc. Ce qui est viai du type assis l'est aussi de ses sièges : les figures 77, 79, 405, 408, 458-450, nous auraient vite renseignés, par exemple, sur l'origine du lotus de la figure 566. Du moins l'unique exception à cette règle consisterait dans le thème du nouvel Illuminé installé sur les replis et sous le capachon du serpent Mucilinda : création bizarre, s'il en fut, dont il semble qu'il faille laisser l'initiative à l'école d'Amaravati(1) et qui n'ent d'ailleurs de vogue qu'en Indochine (cf. fig. 521). Encore hésitons-nous à nous prononcer catégoriquement, à cause de certaine petite lecon que nous ont récemment donnée les fouilles. Il existe en effet - ceci n'est pas un apologue,

egapaine n

O. C. I. I. p. 514415. Pourtant on en a trouvé un specimen a Benares (1 S. L., 1nn. Rep. 1905-5, pl XXXb)

et il en existe un autre sur la façade de la grotte VIII d'Ajanta ( f. S. B. J. AV pl. XVII)

mais en pourrait servir - une représentation du Buddha assis à l'européenne dont nous connaissons des spécimens un peu partout, à Bénarès (lig. 567; cf. fig. 507 c), au Magadha, à Ajantà, au Campa, à Java (fig. 568), comme à Dandan-Uilig, à Touchhouang, à Yun-kang, à Long-men, à Nara(), etc.; si bien qu'elle fournirait toute une série supplémentaire de reproductions, si l'on pouvait jamais tout reproduire. Or jusqu'en ces dernières années nous avions toutes raisons de croire que, par une contradiction assez inattendue dans les termes, ce modèle assis à la mode occidentale était d'origine purement indienne, tandis que le type semieuropéen du Gandhara aurait toujours affecté la posture mystique des yoni indigenes. Depuis la découverte par le D' D. B. Spooner du groupe de la figure 485(2), si tardif qu'il semble d'ailleurs, qui oserait encore soutenir ce paradoxe? Veut-on un autre exemple non moins convaincant, bien qu'il ne porte que sur un point accessoire? A propos d'une grande statue déterrée à Rawak par Sir Aurel Stein et qui était auréolée de petits Buddhas debout, obliquement disposés en éventail, M. le professeur A. Grünwedel croyait pouvoir déclarer equ'une telle représentation était jusqu'à présent inconnue», et en rapprochait deux images observées par lui-même à Qyzyl, près de Koutcha (9). En fait, ces irradiations magiques d'images émanées s'étaient déjà montrées aux coins de certaines représentations gandhâriennes du «Grand miracle» de Cravasti (fig. 78-79); qu'elles recussent à l'occasion les honneurs du panneau, c'est ce dont ne permettent plus désormais de douter les dernières fouilles de Takht-i-Bahai (cf. fig. 484).

<sup>(1)</sup> Ie. bondd., I, fig. 10 (cf. pl. III, IV). J. A., 190], pl. δ et γ; II. Panseyier, Incentaire des monuments rams, fig. 117, W. A. Stein, Anc. Khotan, II, pl. LIII. L'1rt décoraij, n. 143, noût 1910 p. 64; Ed. Chavanses, Mission, pl. 128 et suin., 180 et suiv.; G. Microx, An Japon, pl. 27, et plaque de terre cuite du musée de Nara, et de.

(3) Cf. ci-dessus, t. II, p. 324 et 586. — Une autre statue, pareillement assise, du Buddha git mutilée dans les ruines de Takht-t-Bahai

(b) Deutsche Literaturzeitung, 7 mars 1908, p. 591; cf. M. A. Sratv. Ancient Khotan, I. fig. 62-65 ct Sand-buried Ruins of Khotan, frontispice; et A. Grinnebel. Alth. Kult. Turk., p. 196, 201-202. On ne saurait donc être trop circonspect avant d'affirmer que tel ou tel caractère des images postérienres, trait de détail ou d'importance, était ignoré de l'école du Gandhâra. En revanche il serait par trop pusillanime d'hésiter plus longtemps à tirer jusqu'au



Fig. 554 — Beddha de Patrica (cf. p. 611, 681, 700, 703).

Trouré à Mankuwar, district d'Allahabid

Daprès une photog de l'trè Surrey

bout les conséquences logiques de cette enquête en ce qui concerne l'évolution du type du Buddha. Tout d'abord, le terrain étant définitivement débarrassé de la chimère du etype indien originel », il ne peut plus être question de regarder la création gandharnenne comme une adaptation hellénisante d'un modèle indigène préexistant. Par voie de réciprocité, dans les mutations inévitables que le prototype aura subies d'Inde en Inde, on doit d'avance s'attendre à suivre la marche d'une «indianisation» progressive de l'original indo-grec. Des principes analogues guideront notre revue des Buddhas de la Haute-Asie: car chez eux aussi se manifestent certaines modifications a mesure qu'ils passent de la Sérinde à la Chine et de la Chine au Japon. Assurément nous ne pousserons pas l'amour du parallélisme jusqu'à commencer également par discuter, après la question du rtype originel indien », celle d'on ne sait quel type chinois primitif. Libre à M. Kakasu Okakura de décréter, sans d'ailleurs en apporter (et pour cause) le moindre commencement de preuve, «qu'une étude plus profonde et micux informée des œuvres du Gandhâra révélera une plus grande prédominance de l'influence chinoise que de la prétendue influence grecque (1) ». Sa profession de foi pan-mongolique, contraire à toute l'évidence des monuments et des textes, ne supporte pas la discussion. A des allirmations aussi tranchantes et injustifiées, notre intention n'est pas de répondre sur le même ton en niant à notre tour la part de la Chine dans le développement de l'art bouddhique: l'histoire nous apprend seulement que son intervention a été beaucoup plus tardive. C'est ainsi - les documents chinois nous en ont eux-mêmes donné l'assurance, - qu'elle n'a été pour rien dans la genèse du type idéal du Buddha: mais c'est de la esinification e de ce dernier que nous nous apprêtons à suivre les progrès à travers l'Asie centrale.

## S II. L'EVOLUTION DU TYPE DU BUDDIIN.

Il faut en toute chose garder la mesure. La fidélité, pour ne pas dure la servilité avec laquelle, dans les lieux et les temps les plus divers, les fabricants d'idoles bouddhiques se sont attachés à repro-



Fig. 555. — Berdene de Bernese, (ef. p. 370, 481, 611, 681, 663, 701, 703, 7161

Troute et conserve a Stemith Hauteur, em 60

Ct. ( 5 L. inc. by 13055, 11, US.)

duire au moins l'aspect d'ensemble du prototype indo-gree du Buddha, s'impose avec toute l'évidence d'un fait palpable, aisé a contrôler dans le premier album ou musée oriental venu: et c'est pourquoi, s'ils risquent de baisser dans l'estime des critiques, ils sont sûrs de garder la reconnaissance des iconographes. Quand les premiers amateurs d'art japonais avaient l'impression de retrouver dans leurs bibelots exotiques un sentiment classique des proportions et de la draperie, et un caractère « plus indien que chinois (t) », ils ne se doutaient guère que leur opinion, alors si risquée en dépit de sa justesse, serait un jour susceptible d'une si minutieuse vérification. A la lumière des récentes explorations, leur hasardeuse conjecture s'est muée en certitude historique. En même temps elle s'est singulièrement précisée. Non seulement des traits étranges et frappants, tels que l'exagération des oreilles ou la protubérance du crâne ont trouvé ou trouveront une explication naturelle ou satisfaisante: on pourrait déjà pousser les rapprochements jusqu'à des caractères plus subtils. Il n'est pas, par exemple, jusqu'à cette rondeur lourde du bas du visage, que nous avons à tort ou à raison reprochée à nos statues gandhâriennes (2), qui ne se remarque chez les Buddhas sino-japonais (fig. 564-566, 582, 590) aussi bien d'ailleurs que chez les Javanais (fig. 561, 568, 580). Mais, encore une fois, l'air de famille de tous les Buddhas connus est un fait d'évidence sensible, et que nous avons assez longuement vérifié pour être sûrs de n'être victimes d'aucune illusion d'optique. Ce qui importe à présent, c'est de marquer et, si possible, de coordonner, après les ressemblances, les différences non moins indéniables qui les séparent selon les pays et qui ne pouvaient manquer de s'accentuer entre eux à mesure qu'ils s'éloignaient dans l'espace et le temps de la souche de leur race. Car c'est bien au fond d'une étude anthropologique qu'il s'agit. Un jour même, avec les progrès de l'archéologie, tout un système élaboré de mensuration sera ici de mise : mais il va de soi que nons ne saurions déjà prétendre à tant de scientifique rigueur.

<sup>&</sup>quot; Gave, Part paperson, 1, p. 166 - ' T. H. p. 357.

D'un certain nombre de ces variations, d'ordre soit corporel, soit seulement vestimentaire, nous nous sommes déjà servis incidemment pour la chronologie interne de l'école du Gandhara(1): nous voudrions essayer à présent de dégager leur place et leur valeur exactes dans la série universelle des images du Buddha, sans d'ailleurs qu'il soit ordinairement besoin de descendre plus has que le ve siècle. Or, si nous reprenons de ce point de vue la visite des collections ou simplement l'examen des recueils d'images. nous remarquerons bientôt que les modifications les plus importautes, parce que les plus constantes, portent sur le traitement des draperies et sur celui des cheveux. Et cette première constatation ne pourra manquer de nous donner à réfléchir. N'est-ce pas justement l'exécution technique de ces éléments (1) qui nous a le plus clairement dénoncé l'origine occidentale des créateurs du type? Et n'est-ce pas sur l'atténuation progressive de leur allure hellénisante que nous avons bâti notre essai de classement chronologique des Buddhas gandhariens? Il semble donc que nous avons seulement à étendre les observations déjà faites sur le clan originel à tous les membres de la tribu, si dispersés qu'ils soient. Aussi bien les circonstances historiques de leur transformation n'étaientelles pas, ici et là, sensiblement les mêmes? Qu'il se perpétuat au Gandhara ou qu'il se répandit dans l'Inde et en Extrème-Orient, le prototype du Bienheureux ne pouvait que tomber des mains de ses initiateurs dans celles de leurs imitateurs et continuateurs indigenes : et comment ceux-ci n'en auraient-ils pas pris avantage pour l'accommoder, consciemment ou non, à leurs idées et à leur gout? Telle est l'autre sace du problème que pose l'évolution plastique de l'idole bouddhique par excellence. Dans les pages précédentes, nous avons suivi avec les yeux complaisants d'un Européen l'installation triomphante du Buddha indo-gree dans tout l'Orient du Vieux-Monde: et il n'est pas douteux, en effet, qu'il n'y ait été

reçu avec enthousiasme, et qu'artistes et fidèles ne se soient părtout melinés devant le prestige de sa beauté. Mais il est non moins évident que sur les deux points déjà signalés — et d'autres, plus mtimes — la technique grecque choquait à la fois leur esthétique et leur orthodoxie, et qu'ils le firent bien voir. Regardé par l'autre bout de la lorgnette, le dig-vijaya du Maître nous apparaîtra plutêt comme la lente, mais irrésistible absorption de l'image semi-curopéenne qu'une école étrangère avait, par le seul jeu de sa supériorité souveraine, imposée dès l'abord à l'admiration, voire à l'adoration des peuples asiatiques. Toute action appelle une réaction; et il est à la fois vrai de dire que le Buddha a conquis l'Asie, et celle-ci son vainqueur.

Les cuevilux. - Mais laissons ces trop ambitieuses généralités et reprenons notre patiente analyse. Des deux traits convenus de la figure du Bienheureux qui, par leur promptitude et leur persévérance à se transformer, ont tout d'abord attiré notre attention, les chevenx et les draperies, le premier est de beaucoup le plus important : car là il ne s'agit pas seulement d'une affaire de mode, mais d'une belle et bonne hérésie. Deux choses sont en effet également certaines : l'une, que les statues du Buddha - si tant est que le Buddha eut jamais du avoir de statue - devraient toules, comme on sait déjà (1), avoir la tête rasée; l'autre, que ces mêmes statues ont toutes, comme on pent voir, gardé leur chevelure. Même dans les écoles qui, à la différence de celle du Gandhara, représentent le Prédestiné en train de se couper les cheveux 19, son crâne, après cette opération, n'en devient pas plus chauve. On se rappelle peut-être à quel point cette question est étroitement hée à la genèse de l'usnisa et comment cet ornement postiche nous a paru devoir son artificielle existence aux dévotes exigences

<sup>&#</sup>x27; Cl t II p 279 et sus
' (l t l p. 364 Le fragment de seluste trouve a Khotan, et déjà signalé

a cette place, a été depuis public (M. A. Strix, Anc. Khotan, pl. MAHI, kh. no3 g.).

de fidèles rigoristes, compliquées de la routinière maladresse de quelques apprentis sculpteurs (f). La théorie a pu sembler assez falambiquée: elle n'en trouve pas moins sa confirmation dans la revue que nous sommes en train de passer des images du Buddha.



Fig. 556. — Reodn's for Vernen's, at Negadies (of p. Cog. 681, 701) Muses de Calentia, nº fi G. s. Procesant de fielk Gaya. Heuteur. s.m. 18

De tous les signes caractéristiques du grand homme, celui qui lui avait ainsi pouséé après comp sur la tête est aussi le seul chez lequel nous pnissions relever des modifications vraument foncières, et cela jusqu'à nos jours. L'usgéa, s'il faut l'appeler de ce nom se parte en effet de bien des manières, non seulement rond, a l'an-

cienne mode, mais encore conique comme au Cambodge, ou en pointe, comme au Siam, ou en forme de flamme comme au Laos, ou de lyre comme à Geylan (fig. 569-572). Évidemment les fantaisies individuelles on nationales se sont ici donné carrière : et l'on pourrait être tenté de voir dans ces « variations » une vérification de plus de l'axiome des théologiens « que l'orthodoxie est une et que l'hérésie est multiple ». En réalité elles proviennent simplement du fait qu'il n'existait sur ce point aucune tradition fixée. Et comment les vieux textes sacrés, qui n'avaient même pas idée d'une représentation du Maître, auraient-ils pu en effet dogmatiser à l'avance sur une déformation, aussi tardive qu'inopinée, de ses statues gandhariennes (1)? Au contraire, le fait que l'usnisa était sorti d'une sorte de compromis entre donateurs et artistes ouvrait désormais la porte à toutes les combinaisons possibles, selon les hasards de l'heure et du lieu. C'est tout juste si, à travers ses transformations, ce « signe » est demeuré d'ordinaire (mais non toujours (2)) sur le sommet du crâne, à la place originelle de ce chignon indien dont il n'est en définitive qu'une malfaçon.

Il est inutile d'insister sur les fioritures modernes, mais intéressant de noter les trois variantes anciennes du motif. L'une des plus curieuses nous est offerte par une image déjà familière de Mathurd (fig. 550) et se retrouve, non moins nette, sur une tête détachée de même provenance, aujourd'hui à Lakhnau (fig. 551). Les sculpteurs locaux ont bien renoncé à raser la tête du Buddha — moins, semble-t-il ici, par respect pour le modèle gandhârien que par crainte de le faire méprendre pour un simple moine; mais, probablement par déférence pour la mode locale, ils ont roulé en spirale sur le sommet du crâne la longue mèche caractéristique

Otons toutefois que le cliché auquel nous avons fait allusion plus haut (t. II, p. 29) a pu donner prétete aux modernes, pour figurer l'unita sous forme d'une excroissance flamboyante (cf. pour l'àrna, t. II, p. 28a).

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> Nous avons déjà en l'occasion de signaler que, sur les miniatures bengalice du ut siècle (cf. Iconogr. bouddh., pl. X, 1 et 4), il est de forme pointue et placé sur l'arrière de la tête, comme un toupet de clown.

des Hindous. Au total ils ont fabriqué une figure du Maître qui, avec son chignon -en forme de coquillage », mériterait, au même titre que Giva. l'épithète de *Lapardin* (1). Cette bizarre élucubration





Fig. 557-555. — Верри (ве этек Рікь), ас Манариа (св. р. бал, 681-701, 705, 730).

Fig. 557. — Musee de Calentia, nº Kr. 15. Provenant de Kurlthar. Hruteur : 1 m. 05. Fig. 558. — Troute pres de Bijagriha; ef. L. S. of Beng., LMB, 1, pl. 11, 1894.

n'ent d'ailleurs, si l'on en croit les fouilles, aucun succès. Pludurable se moutra un autre procédé dont s'avisa la même école et qui s'amorce déjà sur les deux images en question : nous voulonparler de cette façon d'arrêter rigoureusement sur le front la ligne

bornaient comme font encore la plupart des sadhi actuels, a se decouvrir la tête sans la raser

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Gest évidemment la une mode a l'usage des laïques, toutefois le nom a pu être donne a des ordres ascetuques qui se

des cheveux, dont la masse n'est plus indiquée que par un modelé parfaitement lisse; si bien que, tout en gardant la silhonette caractéristique du chignon, la tête paraît entièrement rasée (cf. fig. 584). Ce mode de compromission entre les deux tendances opposées que nous avons dites est fort ingénieux et d'ailleurs des plus commodes pour l'ouvrier : aussi ne s'étonnera-t-on pas outre mesure qu'il ait joui de quelque faveur. On le retrouve non seulement dans l'Inde sur un Buddha du Madhyadèça (fig. 554), mais jusqu'en Sérinde (fig. 563) et en Chine (fig. 540 et 564). Il fut toutefois éclipsé et supplanté à peu près partout par les «boucles frisottantes et toutes tournées vers la droite» qui avaient pour elles l'autorité du texte - encore que détourné de sa véritable application - des saintes écritures. Tel est, on s'en souvient, le parti qu'avaient pris, de guerre las, les artistes du Gandhara. Mieux valait encore pour eux s'exécuter de bonne grâce que d'exposer leurs œnyres à des retouches du genre de celles dont la belle tête indo-grecque de la figure 573 porte si visiblement la trace édifiante, mais déplorable. Is fecit cui . . . placet : le coupable s'y dénonce assez de lui-même. C'est pour flatter le goût ou les préjugés indigènes qu'une main indienne s'est intentionnellement efforcée d'effacer par le frottement l'indécente luxuriance de la chevelure, en même temps qu'elle se plaisait à reprendre les sourcils pour mieux en souligner la jonction. Devant cet insigne «sabotage», on conçoit que les sculpteurs gandhâriens aient préféré se réformer eux-mêmes. Il ne faudrait pas croire d'ailleurs que, pressés d'abandonner leur procédé favori des « ondes », ils aient dû inventer tout exprès pour la circonstance celui des boucles. Quelque archaïque qu'il dût paraître à leurs yeux comme aux nôtres, ce dernier leur était également familier, et se montre sporadiquement sur des œuvres de bonne époque. C'est ainsi que la figure 152 en gratifie un dieu et la figure 151 le neveu d'Asita, personnage encore respectable : mais le fait qu'on le prête également à de simples lutteurs (fig. 303, et cf. 1, p. 334) ou même à des démons (cf. fig. 528 et 465) prouve

assez qu'il n'avait pas à l'origine le caractère hiératique et sacré que finit par lui donner son association avec la tête du Maître.

Sous le bénéfice de ces observations, rien ne serait plus aisé car les têtes sont ce qui nous manque le moins — que de suivre à travers les collections publiques ou privées la progressive schématisation et la transformation finale de la chevelure «à la grecque» du Buddha gandhàrien. Comme point de départ nous prendrions quelque spécimen de bonne époque dont les ondes soient encore souples et fluides (fig. 574 et 574 bis; cf. fig. 445-449, 480-481, etc.). Mais bientôt nous verrions, sans que les mèches cessent pour cela d'être longues, leurs ondulations commencer à se dessécher et à se figer (fig. 575; cl. fig. 455-456, 482, etc.). Sur la figure 576, elles semblent déjà se rompre en petites vaguettes distinctes. Enlin, sur la figure 577, apparaissent les boucles crépuest; et il sullira à celle-ci de se styliser à leur tour (fig. 578; cf. lig. 483), pour nous présenter d'avance l'apparence stéréotypée des images de Mathura (fig. 579; cf. fig. 587), de Bénarès (cf. fig. 555, 567 et 588), on du Magadha (cf. fig. 556-558). Il ne nous resterait plus qu'a suivre la fortune de ce procédé au Cambodge (fig. 581; cf. fig. 560) et à Java (fig. 580; cf. fig. 561 et 568), en Chine (cf. fig. 541) et au Japon (fig. 582; cf. fig. 566 et 500). Mais, à l'aspect de ces dernières, surtout des figures 581 et 582, qui se douterait, si nous ne venions de survre la filière de leurs modifications successives, que ces rangées de rugosités, pareilles à des alignements de grams de chapelet, representent les vestiges atrophiés des anciennes boucles? Il n'est pas surprenant que les Bouddhistes d'aujourd'hun s'y trompent eux-mêmes. Nous nous sommes laissé conter qu'an Laos les gens ont une façon a eux de comprendre la coiflure spéciale du Maître. Un jour, disent-ds,

derrit sommarement les liu lélius de son temps, su'soch i note co-chève ix courts (55, 35). — Les musess indiens con servent nembre de co-bondes détachées

<sup>69</sup> Nors no tractions passed sur la manicre dont l'saltes Loucles out envalu le soi distint series (cf. t. II., p. 29% — La Brikat Sarake, de Varie a Mildra, qui

un de ses fidèles, craignant qu'il ne prît une insolation, a coiffé sa tête rasée d'un fruit, préalablement évidé, de jaquier (ou arbre-à-pain). Il est de fait que rien ne ressemble mieux à l'écorce rugueuse de la jaque que le crâne grenu d'un Buddha laotien ou siamois (cf. fig. 571-572): mais tout de même nous croyons notre théorie archéologique préférable. Nous ne sommes pas davantage disposé à abandonner celle que nous avons avancée à propos des draperies «à la grecque» pour adopter la version mongole de leur origine: car sur ce point anssi des fidèles, paisiblement ignorants de l'art hellénique, ont inventé de toutes pièces une explication qui leur fût intelligible. Les artistes chargés d'exécuter la première image du Maître, éblouis par sa splendeur, n'auraient pu copier que la tremblante réflexion de sa personne dans l'eau: et les ondulations serpentant sur cette cau rendraient compte des plis, à leur gré inutiles et même disgracieux, qui courent sur le costume (1).

Les daternes. — Mais laissons ces billevesées, pour significatives qu'elles soient, et reprenons le fil de notre étude. L'expérience qui vient de nous réussir sur les cheveux, nos documents nous invitent à la recommencer immédiatement à propos des draperies: et, de fait, ils nous présentent également toute la série des nuances intermédiaires entre le faux himation et la véritable sanghâți. Nous partirions cette fois encore du beau manteau, si bien drapé à la grecque, de la planche II (cf. fig. 477-478 et 480); mais déjà sur la figure 583 (cf. fig. 481-483) nous en verrions l'étoffe, naguère si hardiment creusée et si librement flottante, s'étriquer et se plaquer sur le corps, comme si elle venait d'être mouillée. La tendance à atténuer les creux et à mouler, pour ainsi dire, le torse

Nour reviendrons dans un instant (\$ 111) sur les légendes relatives à la cichion de la première statue du Buddha : nons avons affaire ici à une variante de celle que nous conterons p. 720-722, d'après le Dieutacidina.

Of. A. Goöweder et J. Burcess, Buddhist Art in India, p. 171-179, d'optès G Hurn, Geschichte des Buddhismus in der Mongoles, II. p. 409 Voir particuliement certoms Buddhas de Rawak (M. A. Strey, Anc. Khoton, p. 490) —

et les membres se précise et s'exagère, à mesure que nous pénétrons dans la péninsule, sur les images de Mathurà et d'Amaràvati (fig. 584-587; cf. fig. 552-553): toutefois on ne sait quel scrupule fait encore respecter, pour amenuisés qu'ils soient, l'indication traditionnelle des plis. Si nous descendons à la fois jusqu'au



Fig. 55g. — Beddin de Lettex (cf. p. 64s, 707). Statue course du Ruanachi Dogoba (Mahd-thúpa), a Inuc4thapura

s' siècle et jusqu'à Bénarès (fig. 588; cf. fig. 554-555, 567), ces dernières rides ont disparu, exactement comme sur un mirorr d'eau qui s'apaise. La personne du Bienheureux, voire même la cemture de son vêtement de dessous, achèvent de se dessiner a travers la transparence voulue du tissu : seul un dermer flot achève de retomber de sa main gauche en une savante ca-cade. Hegardez-la

de près; c'est bien une chute classique, dernier vestige de l'influence grecque. Il ne nous resterait plus qu'à suivre l'extension et la perpétuation de cette même facture sur les statues debout ou assises du Magadha (fig. 500, 557-558, 588 bis), d'Ajanta (fig. 503), du Cambodge (fig. 205, 521, 560) ou de Java (fig. 512, 561 et 568). Parfois le fait que l'image est vêtue en vient à n'être plus marqué que par une simple rainure coupant la poitrine et les jambes, ou quelque plissement discret des coins du manteau. Force est de convenir que nous assistons une fois de plus à l'élimination progressive et méthodique de la technique hellénisante et à son remplacement par un procédé plus conforme à l'esthétique et aux habitudes de l'Inde. Aussi bien, après les remarques que nous avons déjà dû faire plus haut à propos des formes et du costume (1), il nous est aisé de deviner les deux causes opérantes de cette transformation : d'une part, le goût indigène pour les surfaces rondes et lisses, de l'autre la substitution aux épais lainages gandhariens des diaphanes mousselines de l'Inde. Nous venons seulement de suivre l'action de ces deux causes jusque dans leurs ultimes effets. Mais il faut tout de suite remarquer que, par définition, elles ne sauraient l'une et l'autre être véritablement agissantes qu'en des pays de climat chaud et de colonisation indienne. Par le fait, la loi de l'atténuation des draperies, s'il est permis d'employer ce terme ambitieux, ne se vérifie grosso modo que dans la zone tropicale : et ainsi nous ne saurions lui reconnaître la même nire d'extension qu'à celle du frisottement des cheveux. Dans toute la Haute-Asie nous discernerous bien une certaine schematisation et des dispositions nouvelles dans les plis : mais jamais, comme dans les Indes, ceux-ci ne brilleront par leur absence.

Serons-nous plus heureux si, au lieu de considérer le mouvement d'ensemble de l'étoffe, nous nous attachons à tel détail particulier de vêture? L'espoir nous vient de découvrir dans la manière de porter la saighdți l'amorce d'un développement qui ait été partout et uniformément suivi. Nous nous sommes déjà trouvé dans l'obligation de faire remarquer à propos des moines que la manière indigène de r faire des cérémonies r consistait à se découvrir l'épaule droite et que. par ailleurs, cette mode n'apparaît qu'assez tard sur



Fig. 360 Bidde de Centodek (cf. p. 683, 701, 702).

Trouté par J. Conneille n Fentres de la façade Sud du Bayon d'Anglor-Thom (1913).

les Buddhas du Nord-Ouest<sup>(0)</sup>. Ce qui n'était au Gandhâra qu'une exception tardire devient au contraire la règle générale sur les images postérieures du Magadha et de Ceylan, de l'Indochine et de l'Insulinde (°). Or il est non moins visible que cette coutume indienne s'est également propagée dans la Haute-Asie. Dès Rawak.

<sup>(1)</sup> Cf. t. II, p. 270 et 553.

une fois de plus les mêmes renvois aux mêmes figures

à côté des Buddhas vêtus jusqu'au cou nous en apercevons qui montrent leur épaule droite (1). Malheureusement pour la théorie, ils n'en demeurent, pas là. Un développement inattendu et auquel l'Inac n'a plus de part, vient tout à coup en Sérinde se greffer sur le premier. Voici en effet qu'un pan du manteau remonte par derrière et se rabat sur l'épaule droite, comme pour en voiler la nudité. Ce trait nous paraît d'autant plus digne de retenir l'attention des sinologues qu'il surprend davantage les yeux des indianistes, et il conviendra de fixer aussi exactement que possible la date, sinon les raisons de son apparition. Déjà dans la «Grotte des Peintres » à Qyzyl, les dessins de M. le professeur A. Grünwedel relèvent côte à côte des Buddhas dont la sanghati découvre seulement l'épaule droite, à l'indienne, et d'autres où au contraire elle laisse — dirons-nous, à la chinoise? — la poitrine à nu entre les deux épaules vêtues. Cette dernière disposition est devenue courante en Chine dès le ve siècle (fig. 540-542, 564) et on la retrouvera jusque chez les Buddhas sino-japonais et tibétains les plus modernes (2): mais c'est justement par là qu'ils se différencient à première vue de leurs congénères indochinois ou singhalais.

Ainsi les deux tentatives que nous venons de faire pour esquisser les lignes directrices de l'évolution des draperies chez les idoles bouddhiques n'ont qu'à moitié réussi. L'une s'est vu restreindre, par des conditions particulières de civilisation et de climat, aux seules Indes orientales, tandis que la courbe de l'autre a été soudainement traversée par un élément spécial à la Haute-Asie. Mois ces réserves ne sont pas les seules que nous devions faire. Il faut bien avouer que nos essais de « lois » n'ont qu'une portée purement

mais prouve que les Chinois se rendaient compte de la différence. Notons encore, à l'appui des remarques qui vont suivre sur les croisements d'influence, le cade ces bonzes indiens chargés de décorer vers ce même temps le yamen d'un préfet du Secu-telto unan.

<sup>(</sup>b) M. A. Stein, Anc. Khotan, II, ol. XVII.

<sup>(\*)</sup> Le témoignage chinois du xu\* siècle cité par F. Hurm (Über fremde Einflüsse in der Chincisichen Kunst, p. 51) au sujel du style des Buddhas du Magadha ne fait que confirmer nos tlocuments indiens.

théorique, à chaque fois compromise par la multiple diversité des faits. C'est ainsi que dans les Indes nous relevons des traces sporadiques de draperies, comme si après tout elles ne s'essacient qu'à regret (cf. fig. 500, 559 et surtout 589). En Ghine nous rencon-



Fig. 661. — Buddha pr Jira (cf. p. 684, 691, 701, 701). Type des Buddhas da Boro-Boudour

trons à la même époque et quelquefois côte à côte, comme sur la figure 564, des Buddhas à la politine dénudée ou dont la robe monte au contraire jusqu'an cou. Parfois même, aux temps et aux lieux où l'on s'y attendrait le moins, les pla traditionnels ressuscitent comme sur telle statue de hois (1) dont l'existence n'est attestée au

or Voir Serten Tan, On a statue of Indo-greek Influence (hokka, t N Shaka in the Seiryoji Temple showing p. 232-239)

Japon qu'à partir du xe siècle (fig. 590). Et certes nous voyons bien comment il serait facile d'arranger les choses. Ces subites récurrences individuelles du type ancestral sont un phénomène bien connu en authropologie. Dans l'espèce elles étaient singulièrement lavorisées par le fait qu'on continuait, nous le savons, à colporter dans toute l'Asie bouddhique des dessins des images les plus célèbres<sup>(1)</sup>, et que plusieurs de celles-ci se rattachaient directement au prototype gandhârien (cf. fig. 591). Rien ne serait donc plus aisé que d'ajuster ces variations et ces résurrections dans notre système: ce sont les exceptions qui confirment les règles que nous venons d'énoncer. — Sans doute: mais elles nous avertissent en même temps avec quelle prudence il conviendra de les appliquer.

L'interprétation chronologique et esthétique des faits. -- Aussi ne tenterons-nous pas de pousser plus profondément l'examen des nombreuses espèces qu'embrasse le genre Buddha. Nous risquerions à présent de ne ramener qu'une poussière de faits sans liaison entre eux et dont chacun réclamerait une explication de détail, d'un caractère surtout ethnique ou technique. Comment mesurer par exemple la part de la race dans l'épaississement du menton javanais (fig. 580), l'élargissement des lèvres khmères (fig. 581) ou le retroussis des yeux sino-japonais? Ou encore qui définira evactement le rôle joué par la matière dans la facture des images d'argile moulée de la Sérinde on des statues en pierre volcanique de Java? Ges seuls exemples peuvent donner une idée des discussions sans fin, et le plus souvent sans issue, où nous risquerions à présent de verser. Mieux vaut nous borner aux seuls traits extérieurs et marquants qui se laissent aisément vérifier presque à tout coup et organiser tant bien que mal en séries continues. Le tout n'est pas d'ailleurs de dresser des sortes de tableaux synoptiques des modifications les plus répandues et permanentes : il faut

<sup>(9)</sup> Gf R Petricci, Conferences au Musée Guimet en 1914 (Bibl. de vulgarisation, t. 41), p. 121 et 140.

encore les interpréter, tant au point de vue esthétique que chronologique.

D'une façon générale on peut dire que l'étude des documents a corroboré l'affirmation de principe que leur simple réunion nous avait amené à poser (cf. plus haut, p. 691-692). Vérification faite, tout se passe bien exactement comme si le type, fixé au Gandhâra dès avant notre ère, s'était peu à peu et simultanément répandu au Sud-Est comme au Nord-Est. A chaque siècle écoulé, à chaque centaine de lieues franchie, il perd davantage le cachet de sa fabrication étrangère; à mesure que passent les générations et que s'accumulent les étapes, il est plus complètement assimilé par son nouveau milieu. De ce fait dûment constaté la conséquence chronologique est évidente. - Réciproquement, dirons-nous, plus un Buddha a dépouillé son caractère hellénisant, plus il est devenu chinois ou hindou, en un mot, asiatique, et plus il est théoriquement éloigné de l'époque de sa création comme de son lien d'origine; et en effet nous savons d'avance (pour ne parler que des deux points extrêmes de son périple) que tout Buddha japonais est postérieur au vie siècle et tout Buddha javanais au ve. Mais le jeu de ce transformisme paraît comporter plus de précision, et c'est de la possibilité d'opérer un classement au sein des images d'un même pays qu'il nous ouvre de loin la séduisante perspective. Pour formuler la règle telle que nos recherches viennent de la dégager, toute image dont les cheveux ondulent ou dont la robe haut montée se drape à larges plis (cf. fig. 480) est a priori antérieure à toutes celles dont la tête s'ornera de cheveux crépus, ou dont le manteau serré laissera à découvert l'épaule droite ou la poitrine (fig. 481-483). Malheureusement les lois a priori ne sont jamais valables que sous bénéfice d'inventaire, et, dans chaque cas particulier, il faudra toujours compter avec le talent des artistes ou la fantaisie des donateurs. Assurément, si exigeants qu'aient pu se montrer les scrupules orthodoxes ou les lubies esthétiques de ces derniers, il y a peu d'apparence qu'une image fortement imprégnée

de couleur locale remonte à la bonne époque classique. Mais, en revanche, qu'est-ce qui peut nous garantir que telle statue portant encore les traces non équivoques de ses origines hellénisantes n'est pas soit l'œuvre tardive d'un dernier bon sculpteur qui passait, soit la copie ou la restitution voulue d'un ancien modèle popularisé par l'imagerie? Pour ne pas citer d'autres exemples, le Buddha de la figure 484, en dépit du caractère tardif de la stèle, est néanmoins vêtu jusqu'au con, tandis que le grand Buddha du Longmen (fig. 565), en dépit de sa draperie et même de sa chevelure quasi gandhariennes, n'en est pas moins postérieur à celui de Yun-kang (fig. 564). Il faut donc nous résigner, à propos des statues comme des bas-reliefs (1), à ne poser qu'un principe général, quitte à vérifier chacune de ses applications. Mais cette sage réserve ne nous autorisera que mieux à rejeter, cette fois encore, une autre forme d'a-priorisme d'autant plus insidieuse que, si rien ne la justifie dans les faits, elle préexiste dans notre esprit à raison de l'éducation que nous avons tous reçue. Qui ne croirait par exemple à première vue que telle tête de Mathura (fig. 579) ou de Boro-Boudour (fig. 580) est plus ancienne que le plus ancien type du Buddha indo-gree? Et nous ne contestons pas en effet qu'elles ne présentent un aspect plus rarchaïquen: sculement nous savons qu'elles lui sont postérieures la première de cinq et la seconde de neuf siècles. Ceci peut servir de leçon, et empêcher que l'application intempestive des méthodes de notre archéologie classique ne fasse prendre pour le début d'un développement le terme... écrirons-nous : d'une décadence?

Plus d'un lecteur sera peut-être surpris que le mot se refuse à venir sous notre plume. Jusqu'à ces derniers temps la coulume en Europe n'était guère de ménager les susceptibilités asiatiques en parlant de leur vieil art religieux, si tant est qu'on lui fit l'honneur d'en parler. Nous sommes tous trop imbus de la supériorité

<sup>&</sup>quot; Cf. t I, p. 614-615.

de notre art elassique pour qu'aucune déviation de sa technique ou de son objet ne soit pas immédiatement synonyme de «dégénérescence» ou même de «dégradation». Avouer ici du type du



Fig. 562. — Bedoud de la Sleinde Bendionale (cf. p. 686).

British Museum Procesant de Roend. Hauteur · om 17

D'apres N. 4 State dances Eleka, N. pl. LXXVII

Buddha qu'il s'est indianisé ou enchinoisé, cela ne revient-il pas à dire qu'il est tombé dans la laideur et le grotesque, juste puntion de ceux qui s'écartent de l'idéal de beauté créé une fois pour toutes par les Grees? Voilà du moins où nous en étions, il n', a

pas tant d'années. L'indéniable mérite de la nouvelle critique d'art oriental est d'avoir protesté avec vigueur contre la suffisance iujustement dédaigneuse de nos préjugés européens : « Décadence, nous dit-elle : en êtes-vous bien sûrs? Ne serait-ce pas simplement recherche d'un idéal autre, et peut-être plus élevé, que le grécoromain? Quelle obligation y a-t-il pour l'homme à se complaire toujours et partout dans le rendu réalistique et vivant du jeu des muscles et du mouvement des draperies? Pourquoi, par exemple, l'atténuation dans l'Inde des saillies des hiceps ou des pectoraux, des angles des articulations, des creux des étoffes ne serait-elle pas intentionnelle? Les yeux ne se caressent-ils pas mieux à la rondeur coulante et au fondu onduleux des contours? La suprême beauté ne doit-elle pas «hair le mouvement qui déplace les lignes n? Et ne voyez-vous pas d'ailleurs que l'artiste indien ne supprime de parti-pris les détails physiques que pour mettre en valeur les éléments spirituels de la personnalité, et qu'il ne sacrifie le corps que pour mieux suggérer l'âme? » En quoi les indianisants ne font qu'alterner avec les japonisants qui, les premiers, nous dirent : « Pourquoi vous rebuter dès l'abord de ce qu'il peut y avoir à votre gré de géométrique dans l'arrangement des plis et des cheveux, de rigide dans l'attitude, de schématique dans la construction des têtes des vieux Buddhas japonais? Seriez-vous incapables de parvenir au degré d'abstraction requis pour en comprendre et en sentir l'intellectuelle et subtile beauté . . . ? n Tels sont à peu près leurs discours ou du moins les plus persuasifs de leurs discours : et ils méritent considération, ne serait-ce que pour la raison qu'ils ébranlent des opinions préconçues et nous invitent à y regarder à deux fois. Mais il nous plaît de signaler un symptôme encore plus favorable, au jugement de tout esprit impartial. On a déjà dû s'apercevoir que les partisans des deux thèses opposées sont remarquablement d'accord sur les faits qui forment le fond du débat; seules, les appréciations qu'ils en donnent diffèrent. «Schématisation, donc décadence, disent les uns. - Vous n'y entendez rien,

répondent les autres; on voit bien que vous n'êtes que des « at chéologues » (car c'est en ce mot que se concentrent leurs mépris) ; c'est s'idéalisation, donc progrès », qu'il faut dire. » Et certes les



Fig. 563. — Bedden de la Sérinde septentificate (cf. p. 680, 700)

Museum für Vollerhunde, Berlin. Procenant d'Idihutschars Hauteur: o m. 43

Dayres A. Guswiese, Mibaboler, pl. 17, 1.

deux points de vue sont fort divergents; mais enfin le terrain de la discussion est le même et, dès lors, on peut causer.

Loin de cacher notre sympathie pour les efforts des « esthètes-(s'ils nous permettent de leur donner ce nom sans aucune ntention d'ironie), nous n'hésitons pas à proclamer notre adhésion de principe à la partie positive de leurs doctrines, nous voulons dire à celle qui peut aider nos yeux à se dessiller et notre esprit à s'ouvrir. Ils nous excuseront de ne pouvoir les suivre jusqu'au bout des tentatives de démolition où l'ardeur du bon combat a entraîné quelques-uns d'entre eux. Il est même permis de se demander s'il était parfaitement judicieux de leur part de corriger si vertement l'arrogance européenne sur les épaules innocentes, et d'ailleurs plus qu'à demi indiennes, du Gandhâra. Mais quoi, l'enfance de la stratégie n'est-elle pas de porter la guerre dans le camp ennemi ou supposé tel? C'est ainsi qu'il nous a été donné d'apprendre en particulier que les Buddhas « directement attribuables à l'influence gréco-romaine » sont des «poupées sans âmes», et que, d'une façon générale, l'art du Gandhâra, complètement dépourvu de sincérité et de spiritualité, a été créé par des praticiens qui étaient le rebut de l'Europe et est lui-même demeuré le rebut de l'Asie (1). C'est une opinion : mais nous venons justement de consacrer trop de pages à réfuter par avance ce qu'elle a d'évidemment excessif pour nous laisser piquer par sa vivacité ou impressionner par son éloquence. Elle nous touche d'autant moins que nous n'avons aucune prétention, pas plus au titre d'archéologue qu'à celui d'esthète; et tout ce que nous avons promis en commençant, c'était un essai d'interprétation et d'histoire, nullement une appréciation critique de l'école du Gandhâra. Enfin le philologue est incapable par métier de ces engouements surieux et de ces haines généreuses auxquels les opinions des hommes doivent d'ordinaire tout leur sel. C'est dans les moyens termes qu'il cherche instinctivement la vérité, et il a ceci de commun avec le casuiste qu'il commence d'abord par dire : « Distinguons !» : en quoi ses méthodes n'ont rien de divertissant pour personne. Aussi laisserions-nous volontiers au lecteur le soin de tirer ses propres conclusions et au Buddha indo-grec la charge de se défendre lui-même - ce dont ils sont l'un et l'autre parfaitement capables, - si l'attaque contre ce dermer n'était vraiment trop directe pour que nous puissions

(1) E. B. Havell, Indian Sculpture and Painting, p. 42-43 et suiv. Nous nous

flattons de n'avoir pas, en la résumant, trahi la pensée de l'auteur.

nous dérober à l'obligation de la relever dans un chapitre qui lui est spécialement consacré.

Que veut dire, pour commencer, M. Havell par ses r soulless puppets -? — Hélas, nous croyons l'entendre. Il existe de par

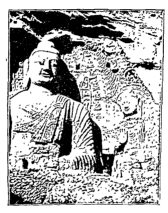


Fig. 364. — Buddes (De L'époque des Wei), ex Chier (ef p. 345, 369, 380, 686, 694, 700, 706-707, 710). Statues rupestres colossales dans la grotte n' XVIII de Vuo-Kong. D'après Ét Causans, Maine, pl CLIVI

le monde, aussi bien dans nos églises que dans les temples de l'Inde et les pagodes d'Extrème-Orient, quantité de statues parfois exécutées d'un ciseau assez habile et à qui, en apparence, il ne manque rien. Mais un cadavre aussi est complet en apparence. Et en esset, il ne leur manque qu'une âme, c'est-à-dire cette sorte d'énergie latente, cette indéfinissable vibration des surfaces, d'iutensité plus ou moins forte, de qualité plus ou moins fine, mais qui garde toute frémissante et transmet immédiatement au spectaleur, comme par un courant magnétique, l'intention, l'inspiration du sculpteur. Il est tellement plus commode pour l'ouvrier et plus économique pour le donateur de verser dans la reproduction machinale des modèles antérieurs! Seulement ce n'est plus d'art qu'il s'agit, mais de production industrielle. La chose, certes, est arrivée au Gandhâra comme partout ailleurs : cette servilité routinière n'est en somme qu'une manifestation de la loi universelle du moindre effort. Et c'est pourquoi nous n'avons jamais songé, pour notre part, à prétendre que tous les Buddhas du Nord-Ouest fussent des chefs-d'œuvre, ni même des œuvres d'art. Nous avons pris soin de dire expressément le contraire, et n'avons pas davantage déguisé le germe de froideur académique que recèlent les plus beaux d'entre eux (1). Mais à quel homme de bonne soi sera-t-on accroire que les Buddhas indiens ou japonais possèdent tous, par grâce spéciale, cette «âme» gratuitement refusée à leurs seuls prototypes gandhâriens? Le don de vie, qui n'est que la forme artistique du don de soi-même - car, on ne saurait trop le répéter, il n'y a de véritable œuvre d'art que celle qui a été faite avec amour - a été en tout pays le privilège exceptionnel d'un petit nombre d'artistes à de rares périodes. Qu'il se soit rencontré dans le bassin du Gange au temps des Guptas (cf. fig. 555 et 587), en Chine sous les T'ang (cf. fig. 565), au Japon à l'époque de Nara (cf. fig. 566), et qu'il ait enfanté en ces lieux divers des créations dignes de l'admiration la plus vive — dussions-nous pour les admirer abjurer une bonne part de nos conventions et de nos habitudes classiques, - nous sommes prêts à le reconnaître, et même à plaindre qui ne le reconnaîtrait pas : car il est plus d'un genre d'idéal, et c'est toujours un gain précieux que la compréhension d'une beauté nouvelle. Mais que cette étincelle divine n'ait jamais

<sup>19</sup> Lf. t. H. p. 302, 388, 570, etc

lui au Gandhâra, le beau Buddha de Mardân (fig. 445), pour ne citer que celui-là, se rit et triomphe, en sa grâce à la fois correcte et pensive, de ce blasphême mensonger. Non, la seule épithète de gandhârien ne doit pas être traduite par e laideur matérielle, pas plus que le seul nom d'indien ou de japonais ne confère un breved en spirituelle beauté n. Il faut une bonne fois renoncer à ces condamnations ou à ces réhabilitations en bloc, et juger chaque espèce selon ses mérites. Suum cuique. La conclusion est sans doute fort plate; mais qu'opposer à des paradoves, sinon des truismes? Nous ne rougirons pas de nous en tenir au juste milieu. Pour se guérir d'un classicisme outré, il nous paraît inutile de tomber dans un enceès d'orientalisme aigu. Au dogme trop absolu de la prééminence enropéenne, que nous abandonnons sans regret, nous nous refusons à substituer aussitôt celui, non moins abusif, de l'infaillibilité asiatique.

## S III. LA LÉGENDE À L'APPUI DE L'HISTOIRE.

Il semble que nous ayons cette fois épuisé les divers aspects du Buddha indo-gree et de son innombrable progéniture. Après l'analyse iconographique à laquelle nous l'avions soumis (ch. vui, § 2), ne venons-nous pas de retracer à grands traits son histoire, et même de nous laisser entraîner à notre corps défendant dans des considérations esthétiques qui sortent de notre compétence? Aussi en resterions-nous là, n'était tout un ordre de documents que nous n'avons pas encore fait entrer en ligne de compte et qui supporteraient mal d'être négligés; nous voulons parler des textes relatifs à l'image du Maître. Jusqu'ici nous nous sommes surtout atlaché, pour suivre l'évolution des statues, à leurs caractères extérieurs et, comme on dit, somatiques: tout au plus avons-nous utilisé en passant les données fournies par les inscriptions que quelques-unes portent gravées. Mais ces idoles u'ont pas toujours été enfermées entre les quatre muis d'un musée. Jadis elles se mélaient intime-

ment à la vie de la Communauté. Qu'en sait, qu'en pense, qu'en dit la tradition bouddhique? C'est ce qu'il serait assurément intéressant de connaître, et peut-être possible d'apprendre, du moins dans l'Inde, seul pays où, pour notre part, nous puissions mener cette enquête d'assez près. Peut-être même sera-t-on agréablement surpris de constater combien la légende, pourvu seulement qu'on prenne soin de la lire à la lumière des documents, peut apporter de confirmations inespérées à l'histoire.

L'ABSENCE D'INAGES. - C'est un lieu commun parmi les indianistes, si étrange que l'assertion puisse paraître, que le Bouddhisme, en bonne logique, n'aurait jamais dù avoir d'art. Il est vrai qu'on en pourrait dire autant du Christianisme, et l'on sait ce qu'il en est également advenu; tant les faits se plaisent à démentir les théories les mieux déduites en raison! Pour ce qui concerne particulièrement l'image de son fondateur, non seulement la doctrine ne la réclame pas, mais plutôt elle l'écarterait : «Le Buddha disparu, la loi reste », aurait-il dit lui-même sur son lit de mort (1); et dans le Milinda-pañha (2) le révérend Nâgasêna enseigne encore à Ménandre - c'est-à-dire au roi même dont le règne vit, ou peu s'en est fallu, éclore les premières idoles gréco-bouddhiques (3) -- que le Bienheureux après son ultime trépas n'est plus visible que sous les espèces du Dharma-kaya, du « corps de la Loi ». Mais ces fortes paroles n'ont pas, à vrai dire, le sens que nous leur prêterions volontiers après coup, et ne visent nullement à prohiber les images. Le Bouddhisme ne s'est pas développé, comme le Christianisme, dans un monde déjà envalui par le culte des idoles et prompt à le contaminer à son tour; il n'est pas davantage né, comme l'Islamisme, dans un milieu d'avance et délibérément hostile à l'idolâtrie. Nous avons les meilleures raisons de penser que l'habitude d'adorer, et même l'art de fabriquer des

 $<sup>^{\</sup>rm to}$  Mahāparinibbano-nita, vi, v. —  $^{\rm to}$  Ed. Trenches, p. 73; tiad. Rins Davids p. 113. —  $^{\rm to}$  Cf. t. II. p. 433 et suiv

images étaient encore moins répandus dans l'Inde des brahmanes avant Alexandre que dans la Gaule des Druides avant Gésar, Pas



Fig. 565. — Bedoud (Dr. L'erouse des Tara), an Chiera (cf. p. 345, 370, 686, 688, 694, 710, 716) Statue rupestre colossale, dans und des protes du Long-men Deprès ed. Carragen, Busse, pl. CCV.

plus que les textes védiques, nous ne voyons pas que les anciens textes bouddhiques en soufflent mot, ni pour ni contre; et leur silence s'explique justement par le fait que l'idée ne s'en était pas encore présentée à l'esprit indien. Sitôt que le temps en sera venu, les grammairiens ne manqueront pas de relever, dans l'usage de la langue savante, le mode de désignation du fait nouveau des idoles brahmauiques (1). De même, quand la question des images de leur Maître se posera devant les fidèles bouddhistes, leurs écritures y apporteront explicitement les solutions opportunes; et si ces solutions successives sont en outre contradictoires, c'est simplement que, dans l'intervalle, les besoins de la conscience religieuse auront changé en même temps que les conditions de la production artistique. Car ceux-mêmes de nos textes qui se donnent pour tombés de la bouche du Buddha ne sont après tout que les dociles interprètes des idées courantes.

Cependant le temps a passé; l'art s'est répandu dans la société et a pénétré dans la vie religieuse de l'Inde. Déjà le type iconographique des divinités les plus populaires s'est constitué, et cellesci paradent jusque sur les monuments bouddhiques de Barhut, de Sânchi, d'Amarâvatî et de Mathurâ (cf. fig. 464 à 475). Seule la figure du Bienheureux ne s'y montre toujours pas et continue à se dissimuler sous des symboles. De cette persistante absence nous avons esquissé plus haut (2) les raisons archéologiques; mais nous ne prétendons pas nier que les préventions morales des monastiques directeurs de conscience de la Communauté n'y aient eu aucune part. En tout cas un phénomène aussi anormal demandait aussitôt une explication. Sans se faire prier davantage, les textes, jusque-là muets sur la question, rompent - combien imprudemment! - le silence. Ne s'avisent-ils pas, en effet, de proclainer, avec une précipitation excessive et que la postérité sera bientôt obligée de contredire, que s'il n'y a pas d'image du Buddha, c'est qu'il n'y en a jamais eu et que, par suite, il n'y en aura jamais? On connaît le curieux passage du Diryaradana (9), déjà relevé par Burnouf, auquel nous faisons allusion. Craignant d'être vaincu

<sup>(9)</sup> Scolies sur Phinn, v. 3, 99; cf. Sten Kovow, Vote on the use of images in ancient India (Ind. 1nt., 1909)

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> T. II, p. 364-365. <sup>(5)</sup> P. 547; Beavors, Introd. a Phist. du Buddhisme indien, p. 341.

dans un assant de présents par Rudrâyaṇa, roi de Roruka, Bimbisâra de Magadha désire envoyer à son courtois rival cette chose précieuse entre toutes que serait le portrait du Bienheureux. Mais c'est en vain qu'il s'adresse à ses artistes et que, sous couleur d'in-



Fig. 566 — Antinua extre dele Boursettes, et laroy (cl. p. 380, 668, 687, 689, 694, 701, 716).

Aufel de hoore du é, conserté das le temple de Húrynys, Nara

Dipers Killa, et 110.

vitation à dîner, il obtient du modèle proposé à leur talent une véritable séance de pose. Les peintres restent littéralement le pinceau en l'air et ne peuvent pas plus se rassasier de regauder que réussir à rendre le visage, inexprimable à voir, du Bienheureux. Enfin, sur l'ordre de ce dernier, ils apportent une toile; il y projette son ombre, leur fait barbouiller en couleur cette silhouette et écrire au-dessous les principaux articles de sa Loi. Et voilà pourquoi — si du moins vous désirez de ce fait une raison plus édifiante qu'historique — quatre siècles après la mort du Maître, l'Inde centrale n'avait pas encore d'intage de lui (1).

Ce qu'il y a de plus significatif dans ce témoignage, ce n'est pas ce qu'il croit nous apprendre (les monuments se sont déjà chargés de ce soin), mais plutôt ce qu'il nous laisse deviner. Évidemment des aspirations nouvelles se font jour au sein de la Communauté bouddhique. Tout en se résignant à demeurer fidèles aux procédés traditionnels, les sculpteurs de Sanchi et d'Amaravati ressentent plus vivement que ceux de Barhut le besoin croissant qu'ils ont de la figure du Buddha pour servir de centre aux tableaux de sa vie; et leurs secrets désirs, leur vague impatience commencent à être partagés des donateurs. Si des Bouddhistes se mettent à proclamer l'impossibilité d'une image du Maître, c'est donc qu'ils se sont déjà interrogés sur sa possibilité; et la preuve en est claire, puisqu'ils avouent même qu'on a essayé. Déjà, qu'ils le veuillent ou non, ils roulent sur la pente où la jolie anecdote inventée par eux pour les besoins de la cause sera impuissante à les arrêter. Certes le temps est encore loin où pullulerout les idoles du Maître : mais enfin le mot de Buddha-pratina vient d'être pour la première fois écrit. Cette légende se placerait ainsi, dans la littérature bouddhique sanskrite, après les textes qui n'envisagent pas encore la question des images, mais d'autre part avant ceux pour qui l'existence de ces pratima est un fait reçu et même recommandé (3). Certes, il faut avouer que la datation est encore assez incertaine, puisqu'elle peut flotter entre le 1er siècle avant on le 1" siècle après notre ère, selon que le texte serait originaire du

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> M. Harky a public l'illustration tibétame de cotte légende dans Conference au Musee Guinet (Bib. de vulgaissation, t. 60), et Scenes figurees de la rie du Buddka, p. 44

<sup>(\*)</sup> A cette seconde catégorie appartient l'Afokicudina, par exemple (cf. Diegicadina, p. 363, 619 et 627), sans parter du Sútrálaikára d'Açvaghosa trad. Herra, p. 272 et 292).

Nord-Ouest ou de l'Inde centrale; mais est-il besoin de répéter que les indianistes ne sont pas difficiles en fait d'approximations?

Les mages apocrapues. - La légende de la silhouette a été mise ailleurs au compte d'autres personnages, tels que la princesse Ratnavali, fille du roi de Ceylan (1). Mais comme elle n'a, ou du moins comme nous ne lui reconnaissons qu'une valeur symptomatique, ces variantes ne lui ôtent rien à nos yeux de sa signification. Celle-ci ne ferait même qu'augmenter par le rapprochement d'une tradition chrétienne fort analogue. Agbar, roi d'Édesse en Osrhoène, aurait également envoyé près du Seigneur un « excellent peintre qui malgré tout son talent ne put, lui non plus, parvenir à fixer l'incliable figure du Christ Toutefois celui-ci aurait fait mieux que le Buddha; ce n'est pas d'une simple silhouette, c'est de ses traits, directement imprimés sur la toile, qu'il gratifie d'emblée son fidèle zélateur (2). En matière d'art les choses traînent beaucoup moins dans le monde gréco-romain que dans l'Inde. Non seulement le re siècle connaît déjà des représentations symboliques ou allégoriques du Christ, mais dès le ne siècle nous rencontrons ses représentations sur les peintures des Catacombes (9); et tout de suite saint Irénée nous parle de ces gnostiques qui avaient des images peintes et des statues de diverses matières. edisant que c'était la figure du Christ faite par Pilate au temps où Jésus était parmi les hommes(4) ». Ici encore l'invraisemblance du fait que le procurateur de Judée ait pris pareille précaution n'est pas ce qui nous touche. Le point intéressant, c'est qu'aussitot perce le pieux souci de garantir sans contestation possible la ressemblance de ces tableaux et de ces statues, en les donnant

<sup>(</sup>b) ROCKHILL Life, p. 59, SCHIEFSER, Leben, p. 275. — Voir encore d'Alwis, Kacchhagana, p. 73 et suiv. (b) Ecsèbe, Hist. Eccl., VII, 18

<sup>69</sup> M. Bessier, Les Catacombes de Rome (Paris, 1909), p 204, 208, 223-

<sup>(4)</sup> Contra Hæreses, 1, 25

comme des portraits pris sur le vis. L'expédient était évidemment le plus simple et le premier qui dût se présenter à l'esprit. Aussi n'a-t-on pas manqué d'y avoir également recours dans l'Inde, dès que les communes exigences de l'humaine nature y firent éprouver le même besoin d'authentiquer les images, devenues courantes, du Buddha. Sculement comme celui-ci n'a pas connu les affres de la Passion, c'est donc quelqu'un des rois amis qui (plus heureux que Bimbisara en cette dévote entreprise) aura pris soin de le faire portraiturer de son vivant. - Mais, dira-t-on peut-être, comment l'idée lui en serait-elle venue, alors qu'il ne tenait qu'à lui de contempler directement le visage du Bienheureux? L'expérience le prouve assez, ce sont là des choses auxquelles on ne songe guère qu'après la mort, alors qu'il est déjà trop tard. - Si l'objection est valide, la réponse est triomphante. Avez-vous oublié que le Buddha est allé passer trois mois dans le ciel des Trayastrimeas pour prêcher la bonne doctrine à sa mère? Quel mécréant oserait douter que durant ces quatre-vingt-dix jours d'absence ses terrestres contemporains ne se soient languis de le voir?

Voilà, croyons-nous, comment et pourquoi s'est créée de toutes pièces la légende de la fameuse «statue en bois de santal» — c'est-à-dire en la matière de toutes la plus précieuse aux yeux des indigènes. Telle est aussi la seule tradition locale qu'on puisse à la rigueur invoquer en faveur de l'hypothétique existence d'un prototype vicil-indien. On sent assez qu'il ne faut pas compter sur ce conte de nourrice pour contrebalancer le témoignage unanimement négatif des monuments. D'ailleurs les Indiens de jadis, «svadé-çistes» moins pointilleux que ceux d'aujourd'hui, ne s'inquiètent nullement en cette affaire de questions de marque de fabrique ni de priorité de brevet d'invention. La seule chose qui les préoccupe, pusqu'à présent les images du Buddha existent et commencent à se multipher, c'est simplement qu'elles ressembleut à leur original surdivin. Le fragment d'évangile apocryphe qu'ils ont dù inventer de bonne heure à cet effet ne nous est malheureusement attesté

qu'assez tard et sous une forme un peu hésitante par les pèlerins chinois : néanmoins l'intention n'en est nullement obscurcie. Fabien attribue l'initiative de la estatufication du Maître au roi



Fig. 567 — Всовна, вк Вечайк, 14815 й скопректи (сб. р. 586, 681, 690, 701, 703).

Встий Чикент. Processed de Sarnath Hauteur 1 m 25

Prasènajit de Çrâvasti, tandis que Hinan-tsang en fait honneur à Udayana de Kauçambi, dont Prasènajit n'aurait fait qu'imiter l'exemple (d). Quant à Bimbislra, évidemment compromis par le notoire avortement de son premier essai, il est, pour ainsi parler, hors de cause. Du v au vu siècle la version s'est par ailleurs enjo-

<sup>(</sup>b) Fa-mer, trad. Legge, p. 56 ou trad. Beat, p. sen; Hicar-tsing, Mém., II, p. 283 et 296, on Rec., I, p. 235, et II, p. 4. Les témoignages tibétains (Sentre-

ven. Leben, p. 2731 et mongols (cf. Eug. Beavory, Introduction a l'histoire du Buddhisme indien, p. 350) trennent pour Udayana.

livée. Selon Fa-hien, Prasênajit contente simplement son envie en faisant exécuter de mémoire l'image du Buddha. C'est là une lourde faute de tactique. Sans doute notre auteur rattrape ensuite sa flagrante maladresse en faisant décerner à la statue par le Buddha lui-même un certificat de ressemblance. Il n'en subsiste pas moins, dans l'histoire de ce prototype fabriqué par à peu près et en dehors de la présence du modèle, quelque chose qui cloche et ne saurait satisfaire les exigences d'un cœur vraiment zélé. L'informateur de Hiuan-tsang ne se laisse pas prendre ainsi en défaut. Son Udayana fait en outre appel au magique pouvoir du grand disciple Maudgalyayana pour qu'il expédie au ciel où réside le Bienheureux l'artiste chargé de modeler de visu sa première image. Dans cette addition faite après coup on reconnaît aussitôt un trait emprunté à l'histoire de la célèbre image de Maitrêya, dans la vallée de Dârêl (1). Seulement, tandis que là cette ascension était de toute nécessité (car à moins de monter à son ciel, comment nortraiturer un Bodhisattva qui n'est pas encore descendu sur la terre?), ici ce n'est plus qu'un rassinement de précaution. Mais quoi, toute contamination n'est-elle pas la bienvenue qui ajoute une garantie de plus à cette parfaite similitude qu'on a fant à cœur d'établir?

Nous sympathisons volontiers avec cet entêtement un peu puéril, mais touchant, et que nos pèlerins ont partagé avec tant de générations de fidèles. La seule chose que nous pardonnions malaisément à nos informateurs, c'est qu'en poursuivant ce dessein chimérique ils oublient à notre gré l'essentiel, à savoir la description de la statue. Leurs relations ne laissent même pas discerner d'une façon assurée si elle était debout ou assise: car si, dans chaque version, elle se lève pour aller respectueusement au-devant du Bienheureux redescendu du ciel, celui-ci ne manque pas à chaque fois de la renvoyer gracieusement s'asseoir. Pourtant, si

de celui qui est représenté sur notre figure 5gr., nous fixera bientôt sur ce point et d'autres encore.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> Cf. t. H, p. 636, n. a

<sup>(3)</sup> Il faut esperer que l'etude, si désirable, des documents chinois du genre

nous en croyons la tradition simo-japonaise, elle scrait restée debout et, naturellement, elle aurait été haute de seize pieds: car, en tout



Fig. 568. - Bepont, pe Isrs, assis a l'ethopeterre (el p. 370, 586, 688, 690, 691, 701, 701) Status principale du temple dit Cando Mendut. Hauteur n m. 50.

elle devait être faite e à la mesure du corps du parfait Buddha (1) v. G'est elle, nous assure-t-on expressément, que représente la figure 500, et dès lors nous devous aussi la reconnaître dans toute

prend du même coup pourquoi le roi de Kapiça érige tous les ans une statue du Buddha fiaute de dix huit (fire serie) preds (Hitsa-raise, Rec., 1, p. 55)

<sup>(1)</sup> Cf. les expressions du Drydcadána, p. 519. 1 3 : «Samyal-sambudiharya káyaprimaniká pratimá», et ci-dessp. t. 1, p. 523 et t. II, p. 351. — On com

la série des figures 583 à 589 : car l'on a déjà vu (et c'est un point sur lequel M. le professeur A. Grünwedel insiste également (1) avec quelle aisance ce type se laisse ramener à son modèle gandharien (cf. pl. 11). Comme d'autre part ce dernier est justement le premier dont l'existence nous soil attestée par les inscriptions et les monnaies (cf. fig. 477-478 et pl. V, 9), le soupçon vient que la légende qui s'est greffée sur la statue pourrait bien être plus ancienne qu'on ne pense et également originaire de l'e Inde du Nord ». On remarquera d'ailleurs que c'est surtout dans la Haute-Asie que, l'une portant l'autre, elles semblent avoir eu du succès. Admettons qu'elles aient attendu le xe siècle pour s'introduire de compagnie au Japon. Dès le vue siècle, elles faisaient partie des bagages de Hiuan-tsang rentrant en Chine (2). Lui-même et, avant lui, Song Yun notent leur miraculeuse immigration en Sérinde (5). Elles sont familières à Fa-hien vers l'an 400. Enfin, bien qu'il faille cette fois sauter un intervalle de trois siècles, il est permis de se demander si les récits bien connus sur l'homme d'or, haut de seize pieds, que l'empereur Ming-ti aurait vu en rêve l'an 64 de notre ère, ne recèlent pas déjà un reflet de l'une et un écho de l'autre. Il n'y aurait pas autrement lieu d'être surpris que, dès la seconde moitié du 1er siècle, après plus de cent années d'existence, la statue commencât à s'auréoler de la légende. Car enfin de quoi s'agissait-il sinon, encore une fois, de fabriquer à la figure du Buddha une authenticité comparable à celle que l'on s'efforçait d'autre part de garantir aux textes canoniques. De même que les écritures étaient censées être la parole directement recueillie de la bouche du Maître, il fallait que ses idoles sussent la transmission exacte de son portrait pris .

<sup>(1)</sup> B. Kunst, p. 149 ou éd. anglaise, p. 171, et Mythologie du Bouddhisme au Tibet, p. 22. — Pour la figure 590, cf. plus hant, p. 707.

<sup>(2)</sup> Biographie de Hinan tsang, trad. Stan. Junes, p. 293 et S. Beat, p. 213. Cf. ci dessus. t. 11, p. 581

<sup>(2)</sup> Hinax-tsuso, Rec., II., p. 3a2; Sone Yen., Inad. Charantes. B. E. F. E.-O., III., 1903, p. 392; Irad. Beal., p. Lexevi. — Sur le type dit d'Udayana en Séinde, cf. encore M. A. Strin, Anc. Khotan, I., p. 490; A. Grewedel, Alib. Kult, Ch. Turk, à l'index.

d'après nature. C'est evactement le genre de préoccupations collectives qui allait provoquer la réunion dans l'Inde du Nord du concile de Kanişka.

A l'appui de ces vraisemblances nous aurions voulu apporter un témoignage décisif. Sur un curieux relief, aujourd'hui à Bombay (fig. 592), le Buddha, toujours escorté de son fidèle Vajrapani, semble en esset porter debout sur sa main gauche une petite statuette de lui-même. Une telle scène n'est guère susceptible que d'une seule interprétation. Elle nous montrerait le Bienheureux au moment de donner l'investiture à l'image d'Udayana, et nous y surprendrions le prototype gandhârien en train de se canoniser lui--même. Toutefois, vu l'état actuel de la pierre et en l'absence d'aucune autre réplique connue, nous n'osions rien assirmer. La découverte par Sir Aurel Stein, dans les dernières fouilles de Sahri-Bahlol, d'une scène très analogue (nº C. 60; 1912) vient confirmer notre hypothèse, mais réveille par ailleurs nos perplexités : car, ici, le Buddha et la statue de lui-même qu'on lui présente, sont tous deux figurés assis. Pourtant il est difficile d'y voir autre chose qu'une variante de la légende d'Udayana. A la vérité, on nous parle bien de statues du Bienheureux qu'un autre de ses contemporains, le célèbre Anathapindika, aurait fait sculpter; et comme leur destination était de tenir sa place, en tête de la rangée des moines, dans les diners auxquels le charitable banquier conviait la Communauté, il est évident qu'on les supposait assises. Mais le témoignage est isolé (1); et de plus, avoue-t-on, ce modèle n'aurait été exécuté qu'au lendemain du décès du Maître.

Les mages manactieuses. — Le fait trop tristement certain de la mort du Buddha va changer complètement les données du problème. Non qu'on puisse aller jusqu'à prétendre que seules seront

<sup>(1)</sup> Nous avons rencontré la senle mention que nous en connaissions dans l'excellente traduction donnée par M. B. Lacren

<sup>(</sup>Dokumente der Indischen Kunst, 1913, 1, p. 188), d'un fragment emprunté à un historien tibétain du rent siècle

ressemblantes les images faites de son vivant ou leurs copies; des modèles tardifs pourront aussi lui ressembler, mais pour cela ils devront avoir recours à d'autres artifices. Rien ne servirait ici d'ajouter quelque épisode apocryphe à sa hiographie; pour authentiquer une de ses images postérieurement à son trépas, il fallait au moins un miracle. Les miracles ne manquèrent pas. Il y en eut même tant qu'on ne songea pas à les utiliser tous. Quand, par exemple, Açoka se trouve en présence de Pindola Bharadvája (1), ce juif-errant du Bouddhisme, qui a été le disciple direct du Maître, il néglige d'en profiter pour lui faire expertiser les statues de ce dernier. Quand Mara, converti par Upagupta, revêt à sa demande la forme exacte du Bienheureux, le moine ne songe qu'à se prosterner, au lieu d'en faire prendre un bon croquis(2). Tels n'en sont pas moins les deux types auxquels on peut ramener les prodiges désormais nécessaires pour donner les certificats requis à une image : ou bien quelque être humain, d'une longévité telle qu'il aura jadis vu de ses yeux le Buddha, le reconnaîtra dans l'œuvre nouvelle; on bien un être divin se chargera d'exécuter celle-ci et se portera garant de la ressemblance.

A vrai dire, si tant d'excellentes occasions ont été ainsi perdues, c'est que le besoin d'une explication miraculeuse ne s'est guère fait sentir qu'une fois, à propos du seul modèle de statue qui ait acquis dans le monde bouddhique une réputation comparable à celui d'Udayana. Nous avons déjà dù parler de cette elligie, sainte entre toutes, qu'on vénérait dans le temple de la Mahabodhi et qui était assise à l'indienne, le pied droit en dessus, la main gauche reposant «en méditation» dans son giron et la main droite pendante, la paume en dedans et les doigts allongés vers la terre (cf. fig. 557-558). A son immense popularité nous voyons ou devinons au

<sup>(1)</sup> Duyátadana, p. 400; cf. l., p. 519.
(2) Duyátadána, p. 360 et suiv.; Sútrálanhára, trad. Ed. Husen, p. 270; et cf. Mahávamsa, v. 87 et suiv. (déve-

loppé d'un passage du *Disykadâna*, p. 392-393?), où le Nâga Kâlıka (cf. t. l, p. 383 et sun.) crée une figure du Buddha pout l'éditeation d'Açoks.

moins trois raisons: sa pose, son site et sa beauté personnelle. Sur celle-ci tous les témoignages concordent. Son «siège de diamant» ou Vajrasana était le lieu même où le Bienheureux avait atteint l'illumination. Enfin son geste de toucher le sol passait pour mar-



Fig. 569-579. — Formes different by Litarise (cf. p. 698, 702).
Fig. 569, au Cambodge; fig. 570, à Ceylan; fig. 571, au Laos, fig. 572, au Soan.

quer l'instant précis de la transformation du Bodhisattva en Buddha, si bien que, les unissant tous deux sous une seule forme, elle concentrait sur elle la dévotion due au double idéal des Bouddhistes et salisfaisait à la fois les aspirations des sectateurs du Mahâyâna et du Hinayâna (1). Mais toutes ces chances favorables ne lui eussent été d'aucun secours si elle n'avait été garantie « vraie». D'un autre

<sup>(1)</sup> Cf. plus haut, 1, p 411-414 et II. p. 321

côté, il eût été malaisé (et d'ailleurs on ne l'essayait pas) de faire croire qu'elle était antérieure à la construction du temple qui l'abritait. Or il était de notoriété publique que cet édifice n'avait remplacé qu'assez tardivement l'entourage jadis élevé par Açoka autour de l'arbre de la Bodhi(1). Le long intervalle écoulé entre le Pari-niredna et l'érection de l'idole était donc indéniable. Aussi, lors du passage de Hiuan-tsang, s'empressa-t-on de lui conter que Maitrêya lui-même était tout exprès descendu du ciel des Tuşitas, sous le déguisement d'un bralimane (2), afin de modeler la statue de ses propres mains : on voudra bien admettre qu'un être aussi sublime savait parfaitement ce qu'il faisait. Au temps de Tàranàtha, mille ans plus tard, les lointains des siècles se sont davantage estompés. La dédication du temple et de l'idole ne sont plus séparés de la mort du Buddha que par un peu moins de cent ans, puisqu'il reste encore une très vieille femme, la mère des donateurs, qui a connu le Bienheureux et pourra contrôler la véracité de l'œuvre. Et voilà pourquoi, ainsi que les Chinois ne manquent jamais de dire, la statue du Vajrâsana est «le vrai visage du Trône de Diamant (3) n.

Cependant, à chaque fois, ces données inévitables de la légende se compliquent d'un incident inattendu : car on se fait en outre un devoir d'expliquer pourquoi l'image était restée cinachevée ». Du moins on le prétendait; et ce signe particulier faisait si bien partie de son signalement qu'il nous a paru suffire à dénoncer dans la statue incomplète trouvée sous la coupole centrale de Boro-Boudour, et dont l'identité a été si discutéelé, une simple réplique de

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Al. Goravonau (Mahábodhi, p. 21) n'essaie pas de faire remonter et emple (encore debout à l'heure actuelle, mais déligner par une série de restaurations) au delà de la seconde mottré du n' siècle de notre ère Pour l'entourage d'Acoka ou sait qu'il est représenté sur la façade da pilier de gauche de la porte de la porte.

Est de Sânchi et à Barbut (Conninguam, pl. XIII).

<sup>(\*)</sup> Sur ce point, cf. ci-dessus, t. II,

<sup>(\*)</sup> Cf. Chavannes (note à la traduction de Song Yun) dans B. È. F. E.-O., III. 1903, p. 396, n. 3. (\*) Cf. B. É. F. E.-O., t. III., 1903,

l'effigie du Vajrdsana. De cet inachèvement réel ou supposé les deux versions donnent une explication tout à fait analogue : les circonstances ne diffèrent qu'autant qu'il est nécessaire pour les faire cadrer avec le reste du scénario. Selon Tàranâtha, «les artistes



Fio 573. — Tête indo-energue de Budda, netociale (cl. p. 700). Musés du Lourre, n° 14. Provenant du Swât Hauteur om 28

divins qui étaient venus sous une forme humaine, selon Hiuantsang, le brahmane en qui se cache Maitrèya, s'enlerment à l'intérieur du temple; les premiers défendent qu'on les dérange avant set jours, le second avant six mois. Mais on bien dès le sivième jour il faut ouvrir la porte à la vieille mère des donateurs, c car, dit-elle, côté, il côt été malaisé (et d'ailleurs on ne l'essayait pas) de faire croire qu'elle était antérieure à la construction du temple qui l'abritait. Or il était de notoriété publique que cet édifice n'avait remplacé qu'assez tardivement l'entourage jadis élevé par Açoka autour de l'arbre de la Bodhi(1). Le long intervalle écoulé entre le Pari-nirvana et l'érection de l'idole était donc indéniable. Aussi, lors du passage de Hinan-tsang, s'empressa-t-on de lui conter que Maitrêya lui-même était tout exprès descendu du ciel des Tuşitas, sous le déguisement d'un brahmane (2), afin de modeler la statue de ses propres mains : on voudra bien admettre qu'un être aussi sublime savait parfaitement ce qu'il faisait. Au temps de Taranatha, mille ans plus tard, les lointains des siècles se sont davantage estompés. La dédication du temple et de l'idole ne sont plus séparés de la mort du Buddha que par un peu moins de cent ans, puisqu'il reste encore une très vieille femme, la mère des donateurs, qui a connu le Bienhéureux et pourra contrôler la véracité de l'œuvre. Et voilà pourquoi, ainsi que les Chinois ne manquent jamais de dire, la statue du Vajrasana est «le vrai visage du Trône de Diamant (3) n.

Cependant, à chaque fois, ces données inévitables de la légende se compliquent d'un incident inattendu: car on se fait en outre un devoir d'expliquer pourquoi l'image était restée «inachevée». Du moins on le prétendait; et ce signe particulier faisait si bien partie de son signalement qu'il nous a paru suffire à dénoncer dans la statue incomplète trouvée sous la coupole centrale de Boro-Bondour, et dont l'identité a été si discutée<sup>(a)</sup>, une simple réplique de

O Al. Convionan (Mahábodhí, p. 21) n'essite pas de faire remonter ce temple (encore debout à l'heure actuelle, mais déliguré par une série de restaurations) au delà de la seconde moitié da n'siècle de notre êre. Pour l'entourage d'Açoka on sait qu'il est représenté sur la facade da pilter de cauche de la porte de

Est de Sânchi et à Barbut (Convinguau.

pl. XIII).

(\*) Sur ce point, cf. ci-dessus, t. II,

p. 226.

(1) Cf. Chavanves (note à la traduction de Song Yun) dans B. É. F. E.-O., III.

<sup>1903,</sup> p. 396, n. 3.
(4) Cf. B. É. F. E.-O , 1, 111, 1903,

l'effigie du Vajrásana. De cet inachèvement réel ou supposé les deux versions donnent une explication tout à fait analogue : les circonstances ne diffèrent qu'autant qu'il est nécessaire pour les faire cadrer avec le reste du scénario. Selon Târanâtha, «les artistes



Fig. 573. — The endo-energes de Brooms, enformer (cf. p. 700 s. Musée du Lourre, n° 14. Protenant du Swit Hauteur om 28

divins qui étaient venus sous une forme humaine-, selon Hiuantsang, le brahmane en qui se cache Maitrèya, s'enferment à l'intérieur du temple; les premiers désendent qu'on les dérange avant sept jours, le second avant six mois. Mais ou bien dès le sivième jour il saut ouvrir la porte à la vieille mère des donateurs, e car, dit-elle,

p 78-80. Il va de soi que la pose est la même; on trouvera la statue reproduite sur is pl. XLIII. 1 des Beginnings of Buddhist 4rt and other Essays, etc. comme je dois mourir ce soir et que je reste seule sur la terre à avoir vu le visage du Buddha, personne après moi ne pourra savoir si l'image du Tathâgata est ou non ressemblante »; ou bien la curiosité des moines ne peut pas patienter plus de quatre mois. Dans les



Fig. 574 — Têre de Boddal, der energes ordés (cf. p. 701). D'après un moulage d'une têle procesant du Smât. Hauteur : 0 m 22.

deux cas, le résultat est le même : le ou les artistes merveilleux disparaissent instantanément. Quant à la statue, elle est déclarée aussi ressemblante que belle (les deux choses ne vont-elles pas ensemble, quand il s'ogit du Bienheureux?) : toutefois, à raison de l'interruption prématurée de son exécution elle a encore besoin de quelques retouches...

Ici nous demandons la permission de céder la parole aux textes: nous craindrions de paraître mystifier à plaisir le lecteur en lui servant sous le nom d'auteurs tibétains ou chinois un résumé de nos propres théories. Or donc, continue Taranatha (1), «on disait



Fig. 574 bis. - Profil DU PRÉCEDENT.

que l'image était pareille au vrai Buddia. Mais comme les sept jours ne s'étaient pas écoulés, il se trouvait que quelques parties n'étaient pas achevées. Quelques-uns remarquaient qu'il manquait l'orteil du pied droit; d'autres regrettaient que les boucles des cheveux ne fussent pas toutes tournées vers la droite; on fit exécuter cela plus tard. Les savants (pandita) auraient dit encore que les

<sup>(1)</sup> Geschichte des Buddhismus in Indien, trad. A. Schiefter, p. 20

polls du corps et le vêtement, qui n'adhérait pas au corps, étaient restés imparfaits ... n. On a peine à en croire ses yeux : toutes les observations que nous a tout à l'heure suggérées l'évolution du type du Buddha étaient d'avance réunies dans ce paragraphe. Rien n'y manque : ni le prestige divin des artistes étrangers; ni le cri d'admiration qu'arrache aux fidèles la première vue de leur œuvre, et qui se traduit aussitôt chez ces âmes simples par l'assirmation de la ressemblance; ni enfin la preuve manifeste que le prototype des images dites du Vajrasana était de style gandhârien. Il suffit, pour achever de s'en convaincre, de suivre les retoucheurs dans leur besogne. Car, à la réflexion, des critiques se produisent et le goût des ignorants comme les scrupules orthodoxes des savants trouvent cà et là à redire. Les voilà qui découvrent le pied droit, celui qui dans la pose de la statue était placé en dessus et que dissimulait la retombée de la robe. Ils remplacent les ondes de la chevelure par les courtes boucles crépues. Ils usent au polissoir ces belles draperies qui ont à leurs yeux le tort grave de ne pas coller au corps(i). Bref, ils transforment, point par point, un Buddha indogrec en un Buddha indien. On ne saurait imaginer description plus minutieusement exacte du mécanisme de la transformation, et l'on demeure stupésait de constater à quel point la tradition un avait gardé pleine conscience. Mais, pourra-t-on objecter, il y a an moins un détail d'omis; nous ne voyons pas qu'en même temps que les pieds l'on découvre l'épaule droite.... Un instant : rouvrons à présent Hinan-tsang et reprenons, au même point du récit que tout à l'heure, notre lecture : « Les signes du grand homme étaient au complet, sa figure affectueuse paraissait vivante: scul le dessus du sein droit n'était pas complètement modelé et poli . . . Sur ces

(i) D'après la suite de la légende, le donateur se serait trouvé par miracle en possession de deux emeraules et les yeux de la statue se seraient creusés d'euxmêmes pour les recevoir, le même prodige se reproduit pour l'àrgal où l'on enchasse un saphir. Ce dernier lait nous est attesté par nombre de satures (cf. 11, p. 289): nous n'avons pas présent à la mémoire d'exemple du premier.

entrefaites, le dessus du sein qui n'était pas achevé fut couvert de pierres précieuses...(1). 7 Vous entendez bien : la saillie des plis, montant jusqu'au cou, se prolongeait sur l'épaule droite et l'on s'était empressé de dissimuler ce prétendu défaut sous des parures ... Étes-vous cette fois satisfaits?

Nous ne voudrions pas exagérer la valeur de cet ensemble cohérent de légendes : mais enfin elles font ressortir entre les documents écrits et les monuments figurés un accord trop complet pour être négligeable. On le voit, de quelque côté que nous nous tournions, la réponse reste la même; et cette réponse, ne craignons pas de le répéter, est la dernière à quoi personne eût pu s'attendre et qu'aucun indianiste aurait eu à cœur de prouver. L'image du Sauveur le plus largement humain qu'ait enfanté l'Inde, mais enfin du Sauveur indien, est originairement sortie d'un atelier hellénistique. Les idoles qui, nous souriant du fond des pagodes de l'Extrême-Orient, passent couramment pour le dernier mot de l'exotisme, descendent d'un ancêtre semi-européen. Peut-être manque-t-il encore à la démonstration d'avoir placé, à côté de l'image qui fut l'irrésistible propagatrice de l'influence indo-grecque dans la Haute et Basse-Asie, un pendant occidental plus voisin d'elle pour le fond comme pour la forme qu'un Olympien, fût-il (tel l'Apollon Musagète) costumé à l'orientale. Qu'à cela ne tienne. Regardez les deux statues reproduites côte à côte sur les figures 593 et 594 : la première représente le Christ, la seconde le Buddha. Toutes deux, avec le geste de leur bras droit pareillement enroulé dans leur manteau, descendent directement d'un ancêtre commun, à savoir la belle statue grecque du musée de Latran que l'on appelait · l'Oraleur et en qui l'on a reconnu un Sophocle(3). Si cette ascen-

<sup>(</sup>b. Trad. Stan. Jeney, p. 465 et suir.; "gauche" est un lapsus de Stan. Julien pour "droit", sinsi que Éd Garvayes nous a fait depuis longtemps expaint. — 11.

l'amitié de le vérifier, cf. d'ailleurs la trad Beal. Rec , II , p. 120

trad Brat. Rec., II., p. 120

19 Nous choisissons comme exemple cette statue, parce qu'elle est la plus

dance vous paraît bien lointaine et surtout bien écrasante pour elles, vous leur trouverez aisément des cousines germaines parmi les collections de Palmyre ou de l'Égypte romaine(1), sans parler des bas-reliefs chrétiens ou bouddhiques qui campent exactement de même tantôt saint Pierre et tantôt Vajrapâṇi(2). Rien donc de moins exceptionnel que leur pose, ni de mieux établi, au point de vue plastique, que leur parenté. L'une est un Christ grécochrétien comme l'autre est un Buddha gréco-bouddhique, et toutes deux sont au même titre un legs fait in extremis au vieux monde par l'art grec expirant.

Telle est du moins la vérité d'aujourd'hui - je veux dire la conclusion qui se dégage de tous les témoignages actuellement connus; et telle sera vraisemblablement, au point où en sont arrivées les recherches archéologiques, la vérité de demain. Convient-il de s'en réjouir ou de s'en plaindre? Les faits sont les faits et le plus sage est de les prendre comme ils viennent: il n'est pas d'a emphatic dissent(3) » qui puisse tenir contre cux. C'était récemment encore la coutume de triompher bruyamment de l'infériorité artistique des Indiens, réduits à accepter toute faite de la main d'autrui la réalisation concrète de leur propre idéal religieux. C'est la mode à présent, par engouement d'esthéticien ou rancune de nationaliste, de faire payer à l'école du Gandhara sa manifeste supériorité technique par un dénigrement systématique de sa plus noble production. Nous refusons de nous associer aussi bien au mépris injustifié de l'ancienne critique pour l'inspiration indigène qu'au dépit mal déguisé de la nouvelle contre

connue; mais, bien entendu, elle n'est pris unique; du même type est par exemple un Eschine du musée de Naples, etc.

Pour l'almyre, voir, par exemple, Staticoweit, Orient oder Rom, fig. 12.— Gitons d'autre part au Neues Moseum de Berlin, le couverrle d'un cerruel en bousd'Aboured Meleg n° 17 126 147)

O Voir les sarcophages at 55 et 104 du musée de Latran et notre figure 975; cf. t. II. fig. 55 5 et 457; et p. 329; n. 1. — Sur la différence de date entre la figure 593 (vr. siècle?) et 595 (vr. siècle), cf. ci-desous, p. 786.

E. B. Harrit, Indian Sculpture and Painting, p. 40.

la facture étrangère. Ce n'est pas le père ou la mère qui a fait l'enfant; c'est le père et la mère. L'ime indienne n'a pas pris une part moins essentielle que le génie grec à l'élaboration de la maquette du Moine-Dieu. C'est un cas où l'Orient et l'Occident ne pouvaient rien l'un sans l'autre. Il serait vain de se complaire de parti pris dans l'evaltation ou le rabaissement soit de l'Europe, soit de l'Asie, alors que l'occasion s'offre si belle de saluer dans le prototype eurasien du Buddha l'une des créations les plus sublimes dont leur collaboration ait enrichi le monde.

## CONCLUSIONS.

La tâche que nous nous étions assignée en commençant est enfin terminée. Après les sculptures de l'école du Gandhâra nous avons étudié de notre mieux ses origines et son influence, en un mot son histoire. Par une application méthodique de ce réactif sans rival que sont les textes, nous nous sommes efforcé d'analyser d'aussi près que possible la composition intime des œuvres et de dégager, à force d'expériences répétées, les lois organiques qui président à leur évolution. Avant tout nous nous sommes attaché. comme le comportait notre métier d'orientaliste, à faire ressortir tout ce qui subsiste, dans le fond, d'indianisme latent sous l'hellénisme patent de la forme. Enfin on ne nous fero pas le mauvais compliment de croire que nous prétendions le moins du monde avoir définitivement épuisé la question. Des études sur l'art indien, si ponssées qu'elles soient, ne sauraient avoir à l'heure actuelle qu'un caractère tout provisoire. Nous en avons pris notre parti dès le début(1). La base que nous souhaitons préparer aux investigations futures se révélera sans doute ruineuse sur plus d'un point. Mais cette divination de la vérité qui, lisant dans l'avenir à travers les données du présent, crée les livres durables, est un don qu'on ne saurait exiger du premier philologue venu. Vest pas Eugène Burnouf qui veut, et bien vain qui s'en excuse : ou plutôt consolonsnous à la pensée qu'il suffit, pour en être excusé, d'avoir écrit de bonne foi.

Ceci rappelé, il serait grand temps de clore ces pages déjà trop longues et d'attendre avec confiance, mais soumission, du destin qui dirige les fouilles archéologiques que les faits, ces souverains

<sup>&</sup>quot;. Lire l'avant-propos du t. Il

maîtres, continuent ou non à confirmer l'interprétation que nous en avons offerte. Mais comment nous flatter d'avoir déjà fini alors que nous venons à peine de terminer le gros œuvre? Que de reprises de détail il resterait encore à exécuter, que de lignes particulières à suivre, que de rapports symétriques à mettre en valeur, si nous avions le loisir de nous y attarder! Du moins il est une obligation à laquelle nous ne saurions nous soustraire : celle d'achever de justifier le sous-titre que nous avons choisi à notre travail par quelques considérations d'ensemble sur la part qu'il convient d'attribuer, tout compte fait, à l'influence classique dans l'art de l'Inde et de l'Extrême-Orient. A la vérité, au cours de notre long examen de l'œuvre, nous ne nous sommes pas interdit de chercher un peu partout en Occident, et jusqu'en Gaule, des points de rapprochement; et d'autre part l'histoire de l'école nous a conduits, sur la piste de ses créations les plus caractéristiques, jusqu'aux confins orientaux de l'Asie. Malgré tout nous n'aurons que trop forcément cédé au travers professionnel du spécialiste, toujours prêt à s'hypnotiser sur son sujet et à oublier tout ce qui l'entoure. Il est opportun, il est même urgent de secouer autant que faire se peut cette obsédante tentation, et, s'élevant à une plus large conception de la valeur relative des choses, de situer, pour finir, l'école du Gandhâra à sa modeste place dans l'histoire générale de l'art. Tel un ouvrier qui, son labeur achevé, relève ensin sa tête jusqu'alors obstinément penchée sur son sillon et, promenant ses yeux sur les campagnes environnantes, parcourt d'un dernier regard, avant de terminer sa journée, le cercle entier de son horizon.

## S I. L'INFLUENCE CLASSIQUE DANS L'ART DE L'INDE.

Le répertoire de l'ancienne école. - Tout de suite nous nous apercevons qu'à regarder ainsi d'un peu haut l'immense étendue de l'Asie, les différences que nous nons complaisions à souligner entre notre domaine particulier et les plaines basses ou les plateaux montagneux qui l'entourent, vont en s'atténuant. Cela est vrai surtout de l'écart que nous avons cru constater, au cours de nos bilans partiels, tant à propos des bas-reliefs que des images, entre l'école du Gandhâra et celle, considérée comme beaucoup plus



Fig. 575 — Tere or Brooms, are corner strategisted p. 289, 701s. United for Lawrer, nº 8x Processous de Shabble-Gachi, Historica our x8.

ancienne, de l'Inde centrale. Aussi bien, de ce côté, depuis que s'est publiée la première partie de notre étude, il y a quelque chose de changé. Jusqu'ici, avec une partialité bien excusable, les indianistes s'efforçaient de remonter autant que possible — en fart aussi près que l'on orait du règne d'Açoka, au milieu du m' siècle

avant notre ère- les sculptures qui décorent les entourages des vieux stupa du bassin du Gange. D'autre part ils inclinaient à faire descendre les débuts de l'art gréco-bouddhique jusqu'après notre ère et à les rapporter au règne (parfois rabaissé jusqu'au me siècle \*après J.-C.) de Kaniska. Une sorte d'instinct les avertissait qu'élargir l'intervalle entre les deux écoles était le meilleur moyen de sauver ce qu'ils pourraient de l'originalité artistique de l'Inde comme si l'Inde n'avait pas par ailleurs assez d'originalités diverses pour sacrifier au besoin celle-là sans en être autrement diminuée... Malheureusement les faits ne se sont pas crus tenus de favoriser ce pieux dessein et ont exercé en sens inverse leur irrésistible poussée. Des inscriptions ont définitivement ôté à Açoka la balustrade de Bodh-Gaya pour la rapporter au temps des rois Brahmamitra et Indramitra(1), membres ou contemporains de la dynastie des Cungas (184-72 av. J.-C.). La mention de ces mêmes Cungas sur un jambage de Barhut ne suffit pas à garantir que la balustrade du vieux stûpa appartienne tout entière au ne siècle, tandis que celle, non moins vague, des Çatakarnis sur la plus ancienne porte de Sanchi (celle du Sud), ne saurait empêcher ni elle-même ni, à plus forte raison, les aufres, de descendre jusqu'aux environs de notre ère. Dans le même temps, par un mouvement exactement opposé, sous l'action combinée des découvertes nouvelles faites au Gandhàra comme en Sérinde et d'une comparaison plus serrée entre les sculptures et les monnaies, les débuts de l'école gréco-bouddhique remontaient sous nos yeux de la domination des Kuşanas à celle des Çaka-Pahlavas pour se rattacher de proche en proche aux derniers des grands dynastes grecs du Penjab, à la fin du n' siècle avant J.-C. Ainsi, l'intervalle entre les deux écoles ne tend pas seulement à se rétrécir, mais à s'abolir, et les voilà devenues en partie contemporaines.

A faits nouveaux, théories nouvelles. Il est déjà évident que

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Gf. Brock, dans f. S. I., inn. Rep. 1908-1909, p. 147. — Nous empruntons h. M. V. A. Smith les dates des Cangas.

nous devons désormais renoncer à l'hypothèse périmée «des deux vagues successives d'influence occidentale», telle que nous l'avons nous-même exposée<sup>(i)</sup>. Par le fait, il n'y aurait eu qu'une lente, mais constante infiltration de ladite influence par la route du Nord-Ouest: tout au plus pourrait-on continuer à distinguer une première période «irano-grecque» qui aurait, dès le temps d'Açoka,



Fig. 576-577. - Teres de Bendus, novembr la stilistim endisparte des ordes des cuereux.

Murée de Labore, nº 508 et 656. Hauteur om 19 et om 21 (cf. p. 701).

préparé les voies à l'action beaucoup plus étendue et profonde des Indo-grees. Et sans doute, même à l'époque de ces derniers, il y avait un bon bout de chemin entre la Bactriane on le Penjâb et l'Inde centrale: mais il va de soi que la distance oppose aux rapports réciproques une barrière singulièrement moins efficace que le temps. Il n'y a que les morts avec qui les vivauts ne se rencontrent pas. Les communications à travers les plaines unies et poli-

cées du bassin du Gange étaient des plus faciles. D'ailleurs les témoignages précis s'enchaînent depuis l'ambassade de Mégasthène à la cour de Candragupta, en passant par les relations de Bindusara et d'Açoka avec les successeurs d'Alexandre, jusqu'aux incursions, en plein eœur du pays, d'Apollodotos et de Ménandre, pour finir par l'installation de satrapes parthes plus ou moins hellénisés. Faut-il d'autre part rappeler, après les raisons politiques, les preuves artistiques de ces relations continues? Le lecteur n'a peutêtre pas oublié l'existence dans l'ancienne école indigène de motifs persans (palmettes, lions ailés, griffons, etc.), non plus que de ces centaures, ces tritons, ces atlantes, etc., qui sont autant d'emprunts au bagage décoratif de l'art grec (1). Ces deux séries de faits ne sont plus contestés par personne. Il ne manquait pour leur donner toute leur valeur et dégager tout leur potentiel historique que de trouver entre elles un point de contact précis. L'étincelle a jailli du jour où une heureuse découverte de Sir John Marshall nous a rendu l'inscription gravée sur le pilier de Besnagar. Érigé près de l'antique Vidiçanagara, non loin de Sanchi, par Héliodore, fils de Dion, natif de Taxile et envoyé d'Antialkidas, ce monument, «montre clairement comment vers le milieu du n° siècle avant notre ère, l'influence grecque, partie du royaume gréco-bactrien du Nord-Ouest, pouvait pénétrer dans les États hindous de l'Inde centrale(2) m. Cette possibilité, sitôt démontrée, achève sous nos yeux de jeter un pont entre les deux écoles - d'ailleurs par tant de côtés si différentes - que, d'une part, la propagande bouddhique sur les confins septentrionaux, de l'autre, la pénétration hellénistique dans le centre de la péninsule, allaient développer quasi

n) Nous avons soigneusement catalogué tous ces motifs empruntés dans notre première partie (t. 1, p. 206 et suiv.). Nous aurions pu nous dispenser d'en constituer avec tant de soin un lot séparé, si, au moment ou nous écrivions, il n'eult été encre nécessaire d'établic. Les

origines nettement occidentales de l'école du Gandhára et de démontrer les tilres de son indépendance par rapport à celle de l'Inde centrale, même représentée par le spécimen tardif de la figure 82.

<sup>(</sup>i) J. Ph. Voget., A. S. I., Ann. Rep. 1908-1909, p. 33.

simultanément, ici comme là. Dès lors, le contraste entre leurs productions ne peut plus s'expliquer par un écart dans le temps, mais seulement par la diversité des milieux où elles se développent. A deux ou trois cents lieues près, l'une et l'autre appartiennent à la même religion, répondent aux mêmes besoins, se proposent le même programme, obéissent de façon plus ou moins experte et docile aux mêmes inspirations.

LA TECUMOUE DE L'ANCIENTE ÉCOLE. - Il n'y a pas à se le dissimuler : la continuité désormais établie de l'influence occidentale dans l'Inde depuis les premières colonnes d'Açoka jusqu'à la dernière porte de Sanchi, jointe à la quasi-contemporanéité des deux écoles du Nord-Ouest et du Centre, tend à compromettre plus sérieusement que par le passé l'originalité de l'art indien. Toutefois il reste encore aux indianistes une ligne de retraite apparemment solide. Après tout (la forme causative du verbe employé le prouve), le Garuda que cet Héliodore su ériger au haut d'un pilier de pierre(1) en l'honneur de Visnu était un travail indigène, tout comme la décoration des vieux stupa bouddhiques des environs. Or il est deux choses que personne ne s'avisera de contester : c'est, d'abord, que cette dernière, avec tout ce qui s'y mêle d'ingénuité pittoresque et de symbolisme conventionnel, est l'expression directe du génie indien; c'est, ensuite, que ces reliefs, si bien fouillés et polis, se présentent tout autrement que comme des essais de simples débutants dans l'art difficile de la sculpture. Forts de ces deux constatations, nous sommes autorisés à penser que l'Inde ancienne possédait un art suffisamment développé pour que l'emprunt de quelques motifs décoratifs n'en pût compromettre l'originalité foncière; et, quant aux procédés de facture et de composition de ses vieux récits sur pierre, parfois si habilement traités, tou-

garuda-dheaja tenu par un cavalier sur la pl. XII de Barhut — sans parler de ceux des bas-rehofs d'Angkor, au Camboilge.

<sup>(1)</sup> Pour avoir une idée de ces dhiaja, il suffit de se reporter au mahara-dhiaja de Mira sur notre fig. ho r ou encore au

jours si encombrés de détails accessoires, pourquoi n'y pas reconnaître simplement l'héritage des vieux sculpteurs sur ivoire ou sur bois, sans qu'il soit besoin de faire intervenir l'action perturbatrice d'aucune influence étrangère?... Nous ne demanderions pas mieux; mais, sur ce dernier point, la thèse, par ailleurs fort défendable, n'est pas seulement sujette à caution : elle est encore susceptible d'une vérification expérimentale. Les questions matérielles de technique sont de celles qui prêtent à une enquête méthodique; et l'archéologie partage avec l'histoire naturelle la capacité d'établir, d'après des caractères extérieurs, non seulement la classification des genres et espèces, mais encore les lois de leur évolution. Le petit jeu auquel nous nous sommes livrés jusqu'ici, de compter sur nos doigts les flagrants délits d'emprunt, est tout à fait superficiel. Il y a des procédés plus savants pour dépister des influences plus subtiles, mais non moins intéressantes à démèler. Ce qu'il faudrait seulement, c'est qu'un expert impartial, habile à manier ces méthodes, appliquât une bonne fois aux vieux basreliefs indiens les règles générales qui régissent le développement formel de l'art plastique.

Or l'expérience a justement été tentée dans les conditions que nous venons de dire, et son verdict mérite par suite toute notre considération, si écrasant qu'il soit pour notre thèse favorite. Selon M. Al. della Setta, aucune hésitation n'est permise : cl'art des vieux sulpan du bassin du Gange n'est pas un art original, et il le démontre. La première preuve réside dans la connaissance que cel art possède — sinon toujours dans l'usage qu'il fait — du raccourci, et la façon dont il présente des personnages vus de trois quants. Ces procédés, que les Assyriens et les Égyptiens n'avaient pas réussi à découvrir, ce sont les Grees seuls qui les ont inventés et introduits dans le reste du monde : jamais ni nulle part ils n'ont été retrouvés indépendamment d'env. La deuxième preuve, également très forte, consiste dans le caractère narratif et hiographique de cet art, plus précisément encore dans son esystème de narration

continue», esystème auquel aucun autre art humain n'est jamais parvenu, sauf l'art grec, et encore n'y est-il arrivé qu'au terme de sa laborieuse évolution». Vjoutez enfin que ledit art a été — trait



In. 578. - Tire be Birbons, are energy process, or bendelse (el. p. 296, 703).

\*\*Warfe de Prehamer Procesor de Sabre Balid

\*\*LLAS, I., Inc. Dep. 1707-10. pl XV e.

non moins significatif — uniquement appliqué à la décoration des édifices. Bref. pour toutes ces raisons, à saroir ela parfante connaissance des moyens représentatifs de l'obliquité, son caractère naratif, sa méthode continue de narration et son rôle exclusivement décoratifs. l'aucien art bouddhque est non point orignal, mais

dérivé(1) n : entendez qu'il est dérivé, au même titre que celui du Gandhara, de l'art hellénistique. A l'appui de sa démonstration, M. della Setta invoque encore l'absence dans la vicille école, en contradiction directe avec son orientation toute biographique, de la figure du Buddha. Car comment, demande-t-il, un art autochtone et spontané, déjà en possession des derniers perfectionnements de la technique et de la composition, se serait-il amusé à se décapiter lui-même en s'interdisant de représenter le héros de ses représentations? Et sans doute nous sommes de son avis; mais l'argument est à deux tranchants : en prouvant qu'il y a eu sur ce point particulier une résistance irréductible opposée à l'influence venue du dehors, il démontre la réalité et la vigueur de la tradition locale<sup>[2]</sup>. Il y aurait de même beaucoup à dire à propos des arguments tirés du caractère décoratif et parratif des vieux has reliefs (3): mais la première raison avancée par M. della Setta nous paraît vraiment topique. A Sânchi, et même à Barhut, il y a des figures qui « tournent », affranchies de cette loi de la « frontalité » qui pèse sur tous les essais plastiques des primitifs. Cela n'a l'air de rien, et c'est déjà le comble de l'habileté technique; mais, comme ce secret d'atelier est le monopole des Grecs, sa seule manifestation suffit à prouver l'influence occidentale dans ce que l'Inde nous a laissé de plus ancien.

Le réquisitoire, il faut l'avouer, en impose par son allure scientifique. Jamais les archéologues — genus detestabile — n'ont dirigé attaque plus mordante et mieux conduite contre l'antonomie et l'ancienneté de l'art indien. Il n'est plus simplement accusé d'emprunts : quelle est l'école qui n'a pas de ces emprunts sur la conscience, et en quoi pourraient-ils contrarier son développement?

M DELLA SETTA, La Genesa della Scorcio nell'arte greca (Rome, 1907), p. 9-12. — Nous nous sommes efforcé de résumer fulèlement la pensée de l'autour.

<sup>&</sup>quot; Cf. t. I, p. 364-365

O C'est ainsi qu'il nous paraît un pen forré de découvrir le procédé de la «narration continne», assez ararment employé au Gandhàra (rf. t. 1, p. 603), sur les médiallons ou même les linteaux de l'ancienne focle.

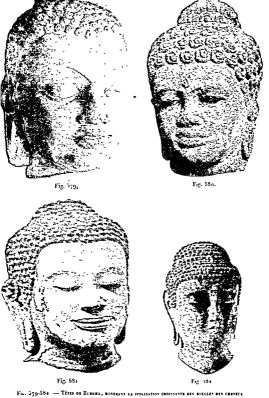


Fig. 573 - Tete de Mithard (Eankall Tild), ou Musee de Lalhane (cf. p 296. 701, 710).
Fig. 230 - Tete de Jara (Boro-Boudour), de la coll. Hoh. Ears (cf. p 684, 694, 701, 708, 710).

Cette fois on nous offre de faire la preuve d'une influence autrement intime et profonde. La transformation artistique qui s'est produite dans l'Inde dès le me siècle, au premier contact de la civilisation grecque, ne s'est pas bornée, comme nous avions cru pouvoir le soutenir (1), à la substitution, dans les fondations religieuses et royales, de la pierre au bois. Les vieux rapakaraka n'out pas seulement changé de matière, mais aussi de manière. Ainsi le « paradoxe » de l'ancienne école bouddhique trouve sa solution, sans qu'il soit besoin de recourir à l'hypothèse, qu'aucune fouille n'a vérifiée, d'un long développement artistique antérieur. On ne comprendrait même pas autrement que cette école s'attaquât d'emblée à des sujets si évidemment au-dessus de ses moyens et que ses productions pussent associer une conception si savante à tant de maladresse dans l'exécution. On peut suivre d'ailleurs de Bodh-Gaya à Barhut, de Barhut à Sanchi, de Sanchi à Amaravati, les rapides progrès accomplis, toujours dans le même sens et sous l'action de la même influence. A chaque fois la facture se fait plus experte, la composition plus complexe, et les figures se dégagent plus librement de la pierre où elles dormaient emprisonnées. Mais dès lors — et c'est là surtout ce qui nous intéresse ici — il n'y n plus à proprement parler entre l'école du Gandhâra et celle de l'Inde centrale, en dépit du contraste qu'elles présentent aux youx, qu'une différence de degré et non de nature. Plus distante des sources et née sur un terrain moins bien préparé que le Nord-Ouest, celle-ci atteste simplement un état moins avancé de pénétration ou, si l'on présère, d'imprégnation hellénistique. C'est pourquoi elle persiste, par exemple, si longtemps dans le vicil usage traditionnel de ne pas figurer le Buddha; ou encore elle s'obstine parfois à se servir du procédé primitif de perspective qui superpose verticalement les moments successifs d'une scène au lieu de les dérouler horizontalement sur une frise. Mais, tout compte

fait, l'une et l'autre procèdent d'un même développement. Si l'on voulait représenter en couleur sur la carte de l'Inde ancienne l'aire de l'influence classique, il faudrait désormais promener le pinceau sur tout le Nord et le Centre, de Pêshawar à Amaravati : seulement la teinte, formant tache au Gandhâra, encore assez foncée à Mathura, irait s'éclaircissant graduellement jusqu'aux confins orientaux de la péninsule.

LES ARTS BRAHMANIQUE ET JAINA. - Il resterait cependant aux partisans déterminés de l'indépendance de l'art indien, une dernière ressource : ce serait d'abandonner le camp décidément indéfendable, et d'avance livré à l'étranger, de l'art bouddhique pour se retrancher dans les citadelles de l'art brahmanique ou jaina, La secte des Jains, surement moins ouverte aux influences extérieures. et la caste des brahmanes, jalouse gardienne du génie national, auraient mieux sauvegardé dans leur art religieux les traditions indiennes. A la vérité, nous n'avons conservé de l'ancien art brahmanique que de rares indices. C'est tont juste si nous avons retrouvé sur des monnaies ou des intailles du Nord-Ouest quelques-unes de ces figures à têtes et bras multiples, qui sont pour les Européens les représentants attitrés du panthéon hindou (1). Nous donnerions volontiers, comme nous l'avons entendu dire à Bühler, une demidouzaine des nombreux couvents bouddhiques exhumés par les fouilles, pour un seul temple brahmanique, ne daterait-il que des environs de notre ère. En ce qui concerne l'art jama, nous sommes un peu mieux partagés, sinon au Gandhára, où nous en avons vainement cherché des vestiges, du moins à Mathurd. Là le tertre dit Kańkáli Tilá nous a notamment readu les débris d'un important édifice jain (2) et de sa décoration. Or que constatons-nons dès l'abord? Seulement l'embarras où nous sommes devant nombre de

(1) Les reférences ont déin été données ci-dessus, t. II, p. 191-192. 17 Cf. V. Suirn, The Jain Stupa and other unriquities of Mathura (Allahabail, 1909); G Benter, Epigraphia Indica, t. 1 n° xxxx

ces fragments pour les distinguer des œuvres bouddhiques contemporaines. Tant qu'il s'agit d'un motif floral ou animal, réel ou mythique (cf. fig. 94), voire nême de déités populaires communes à tous les Indiens comme les Nâgas ou les Yaksas des deux sexes, à commencer par le couple tutélaire (cf. fig. 595), le fait n'a rien de trop surprenant. Il est déjà curieux qu'il en soit de même pour nombre de sujets religieux, tels que l'adoration du turhan ou du vase à aumònes du Maître. Mais le plus fort, c'est que les figures du Jina, quand elles font enfin leur apparition sous les Kuṣaṇas (fig. 596), reproduisent les proportions et les attitudes du Buddha. Comme le fait remarquer Hiuan-tsang, eles signes de beauté sont absolument les mêmes=; et vraiment l'on s'explique qu'à son point de vue de dévot bouddhique, il n'ait pu s'empêcher de crier au plagiat.

Nous ne ferons pas chorus avec lui. Une interprétation beaucoup plus simple, et surtout moins sectaire, de ces indéniables similitudes s'offre à nous. Tout d'abord on concoit que celles-ci se soient trouvées favorisées par la ressemblance extérieure des deux ordres monastiques des Jainas et des Bauddhas. A l'heure actuelle, les Cyclambaras qu'on rencontre dans les rues d'Ahmedabád ou d'Oujjain ne dissèrent des bonzes de Ceylan que par la couleur de leur robe, blanche au lieu d'orangée : comment s'étonner que pour représenter le Jina, ce pendant contemporain du Buddha, les sculpteurs se soient servis du même type, à l'absence d'usuisa et à la nudité près? Mais à cela nous entrevoyons une raison encore meilleure ; c'est qu'après tout Buddhas et Jinas étaient l'œuvre des mêmes sculpteurs. Il faut, à notre avis, s'ôter de la tête l'idée préconçue (et que la division des chapitres du livre de Fergusson sur l'architecture indienne n'a que trop contribué à répandre) que les diverses religions de l'Inde avaient jadis chacune leur art et leurs artistes particuliers. Nous n'avons connaissance de rien de pareil et ne vovons pas qu'il en était d'elles comme du lamaisme moderne, où les ministres du culte se réservent aussi le soin d'en fabriquer

·les objets. D'après les vieilles inscriptions votives, les donateurs, qu'ils soient laïques ou religieux et λ quelque secte qu'ils appartiennent, se bornent à passer leur commande, ainsi que l'atteste la forme causative des verbes — et, espérons-le, à la payer. Tous







Fig. 584. - Bedden De Mateur

Fig. 583. — Museum für Volkerkunde, Berlin. U · 1 m. 15 (cf. p. 302, 317, 349, 702) Fig. 584. — Musée de Mathurd, n° A 4. H. . 0 m 80 (cf. p. 349, 370, 681, 689, 700, 702).

ceux d'une même ville opèrent apparemment sur le même marché et, s'adressant aux mêmes ateliers, n'en obtiennent que des œuvres fort ressemblantes entre elles. Pour parler net, nous ne voyons pas qu'à aucune époque ni dans aucune région de l'Inde, aient coexisté des arts bouddhique, brahmanique et jam distincts par leurs procédés ou leur style : nous apercevons seulement une corporation d'artis'es travaillant presque indifféremment pour des clients de toute confession. En somme il n'y avait en un temps et en un lieu donnés qu'une école d'art à qui demander de figurer sa mythologie, comme il n'y avait qu'un dialecte courant auquel confier ses traditions. Ainsi naissent naturellement les iconographies hiératiques comme les langues sacrées : seulement celles-ci semblent se cristalliser plus vite que celles-là. Les canons linguistiques sont déjà fixés que ceux de l'art évoluent encore. Nous possédons, par exemple, dans l'Inde centrale, des images bouddhiques, james et brahmaniques de la période Gupta : il suffit de comparer les Buddhas ou Bodhisattyas de Sarnath avec tels Jinas de Lakhnau ou les Çiva et Vișpu de Déogarh (1) pour constater que toutes ces statues sont de même style, tout comme si elles sortaient des mêmes mains. Et si l'expérience vous intéresse. il ne tient qu'à vous de la recommencer, à quelques siècles de distance, sur les sculptures appartenant à ces trois mêmes religions et qui voisinent de grotte en grotte dans la falaise d'Ellora.

L'art index avant l'Histoire. — Ainsi donc on ne saurait séparer à l'intérieur de l'Iude, par des cloisons étanches, un art boud-dhique, brahmanique, jain. Tout ce qu'il est vrai de dire, c'est que les manifestations bouddhiques de l'art indien sont les plus anciennement et les plus abondamment attestées. Il en résulte que leur histoire se confond avec celle même de cet art: et comme il n'a pas été retrouvé de vieille sculpture bouddhique où ne se décèle plus ou moins l'influence occidentale, il s'ensuit que les fidèles croyants en l'absolue originalité artistique de l'Inde sont forcés dans leurs derniers retranchements. Vous pensez peut-être qu'ils vont se rendre à l'évidence des fouilles et renoncer à leur mirage l'avori?... C'est mal connaître la force de ces raisons du cœur que

<sup>(1)</sup> Bornons-nous à renvoyer aux figures 109-120 du livre de M. V. Smith, A History of Fine Art in India and Ceylon.

la raison ne connaît pas. Aussi bien, où la foi se trouve-t-elle plus à l'aise que dans le domaine de l'inconnaissable? Par le fait même

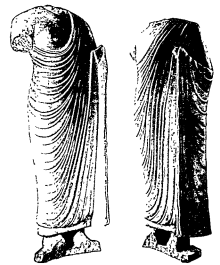


Fig. 595 er 595 bis. — Rebbus a'Augusteri (Deut appet de la même statur.)

Musee de Madeus, Huiteur i m. 10 (ef p. 698 - 707)

Begres de photogr commençues par M. V. teneme

que l'art de l'Inde, antérieurement à Alexandre, est historiquement une page blanche, archéologiquement une vitrine vide, rien ne nous empéche de noireir l'une et de remplir l'autre au gré de notre imagination et de nos vieux. S'il nous ploit d'affirmer qu'au temps jadis l'Inde a possédé un art comparable aux grands arts pré-helléniques de l'Égypte et de l'Assyrie, de quel droit viendrezvous le nier? Vous n'en savez pas là-dessus plus long que nous. Qu'est-ce qui vous prouve d'ailleurs que des souilles heureuses ne viendront pas demain confirmer nos allégations? Et si vous objectez que ces découvertes se sont bien attendre, nous nous tirerons toujours d'affaire en rappelant un fait dont les édifices de pierre nous apportent la preuve certaine, à savoir que les plus anciens monuments de l'Inde étaient en bois. Dès lors l'incendie, les termites, le climat seul de la péninsule rendent assez compte de leur éntière disparition, et celle-ci à son tour laisse le champ libre à toutes les conjectures . . . - En effet; et comme, depuis Don Quichotte, l'usage s'est perdu de se battre avec les moulins à vent, nous nous garderions de partir en campagne contre des imaginations pures, si nos « esthètes » n'avaient habilement greffé sur ces prémisses une théorie aussi décevante qu'ingénieuse, et capable de séduire les meilleurs esprits par un savant mélange de fantaisie et de vérité. Ils tiennent en effet solidement deux positions importantes. D'une part, il est bien évident que l'art n'a pas été brusquement créé dans l'Inde au me siècle avant notre ère par un décret d'Açoka. D'autre part, il est non moins certain - et c'est le grand mérite de M. Havell d'avoir mis le fait dans tout son jour - que l'Inde a développé au temps des Guptas un art entièrement à son goût et à son image. Posons à présent en axiome que l'art de l'Inde, avant qu'elle n'eût subi l'influence étrangère, était tout parcil à celui qu'elle a connu après qu'elle s'en fût dégagée : nous en déduirons aussitôt que l'art indien du ve siècle avant notre ère, dont nous ignorons tout, était aussi admirable que celui du ve siècle après, dont nous commençons à savoir quelque chose. Et le tour sera joué. Pour escamoter plus aisément cette assertion, tout de même un peu forte, il ne restera plus qu'à l'enguirlander avec quelques citations des vieilles épopées et d'intrépides considérations sur les principaux centres d'art et d'enseignement religieux au temps où, nous dit-on,

de Sânchi, et l'on notera aussitôt l'embarras qu'il éprouve à les faire rentrer dans le cadre de son système, comme dans le plan de son livre. Car il est trop expert pour contester leur caractère franchement naturaliste et réaliste : mais alors quelle place leur assigner dans le développement d'un art qui, pareil à lui-même dès ses origines, aurait toujours été par définition «essentiellement idéaliste, mystique, symbolique et transcendantal (1) n? Il y a mieux : la conservation de ces autenthiques spécimens nous indique et nous impose l'unique méthode rationnelle dont nous puissions user pour nous faire une idée de ce que l'art indien devait être antérieurement à eux. Cette méthode consistera naturellement à remonter de proche en proche du connu à l'inconnu. Or nous avons constaté tout à l'heure la complication et l'amélioration croissantes, sons l'action de l'influence classique, des représentations et des procédés de représentation; si nous reprenons à présent en sens inverse la même filière, d'Amaravati à Sauchi, puis à Barhut et à Bodh-Gaya, nous verrons de même les compositions devenir de plus en plus pauvres, et la facture de plus en plus maladroite, jusqu'à ce que, de simplification en schématisation, nous arrivions aux plus anciennes manifestations conques de l'art indien, à savoir les sigles quasi hiéroglyphiques frappés au poinçon sur les vieilles monnaies carrées(2). Dès lors la cause est jugée. L'Inde ancienne, celle des liturgistes, des philosophes et des grammairiens, avait décidément bien d'autres vocations que celle des arts plastiques, et ce qu'elle a produit en ce genre avant qu'elle soit entrée en contact avec l'Occident devait être, tranchons le mot, assez rudimentaire.

Le dévelormement historique de l'ant indien. — On nous ferait tort de croire qu'entraîné, bien malgré nous, dans cette sorte de

<sup>(1)</sup> Indian Sculpture and Painting , p. 25.
(2) Le caractère abstrait, algébrique.

mnémotechnique des plus anciennes couvres indiennes nous a fait tout de suite

songer aux sûtra de Pânini (cf. t. I., p. 608-609). Comparez les documents rassemblés sur les planches I-IV des Beginnings of Buddhist Art, etc.

polémique, nous en ayons oublié notre sujet. De l'idée qu'on se sait de l'évolution générale de l'art indien dépend en esset la place



Fis. 586 27 586 bis. — Berons de Ciura [face et dos] (el p. 658, 685, 703) Musée de Hanoî, Statue de bronze trouvée à Dong-Du'a'ng ( fanton). Hauteur 1 m. 10

qu'il conviendra d'y assigner à l'école du Gandhàra. Si vraiment le style Gupta n'était que la renaissance de l'art originel de l'Inde, l'intruse se trouverait écrasée comme une noix — disons mieux, comme un calcul étranger à l'organisme - entre les branches de cette formidable pince. Et c'est bien là, au fond, à quoi tendait toute la théorie. L'influence classique ne serait plus dès lors qu'un épisode, fâcheux, certes, mais passager, une sorte d'intoxication promptement éliminée. Et que son action ait fini par s'épuiser, au moins en apparence, nous l'avons reconnu et même exposé (1) : mais nous tenons qu'au lieu d'avoir été un poison, elle a été un aliment, en d'autres termes qu'elle a été bien plutôt assimilée qu'éliminée. Non seulement l'Inde a moins perdu que gagné à ce contact avec la civilisation grecque, mais son originalité n'en a pas été plus compromise que ne l'est notre personnalité humaine par la nourriture que nous absorbons. Elle n'a fait qu'y puiser des moyens de mieux se réaliser et s'affirmer elle-même, car elle avait déjà su se créer une individualité propre entre toutes les nations. Il n'y a ni inconvénient ni déshonneur à faire quelques emprunts de forme, dès qu'on a un contenu nouveau à y verser. Les Grecs eux-mêmes n'ont-ils pas été d'abord à l'école de l'Orient et leur art n'a-t-il pas reçu des Égyptiens et des Assyriens l'étincelle de vie (4)? Il n'en ressemble pas moins à ancun autre : et, en définitive, il en est de même de l'art indien. Cela est visible pour les productions de l'Inde centrale, aussi bien à l'époque des Cungas que des Guptas : en dépit des attaques passionnées, et par ailleurs maladroites, d'une esthétique nationaliste, nous irons jusqu'à soutenir que cela est vrai de l'école du Gandhâra. Son œuvre n'est pas simplement du gréco-romain de second ordre, c'est déjà une fleur du sol iudien. Ny avons-nous pas tout de suite discerné, dans l'arrondissement des formes, dans l'atténuation des muscles et bientôt des draperies, dans l'orientalisation des visages, les tendances qui allaient faire de l'école du Madhyadêça l'expression la plus pure du génie indigène (3)?

<sup>(1)</sup> Cf. t. II, p. 568-570 et 611-612.
(3) Cf. G. Perrot, Histoire de l'art dans l'antiquité, I, p. xii.

<sup>(3)</sup> Cf ci-dessus, t. II, p. 353 et suiv.

<sup>---</sup> Est-ce la peine de remarquer en passant que le goût de l'Inde s'apparente beaucoup plus à celui de l'Égypte que de l'Assyrre?

Mais notre intention n'est pas de nous borner à critiquer les théories d'autrui en nous gardant de prêter nous-même le slanc à la critique. Il est plus avantageux pour le progrès de nos études



Fig. 387. — Brown or Miretel (ct. p. 370, 481, 606, 681, 701, 703, 716).
Stude de Mathurd, n° 1.5. Procesant de Jamalper. Hauteur: 2 m. 20.

de se tromper nettement que de garder un silence prudent. Aussi ne ferons-nous aucune difficulté pour exposer comment nous apparait, à la lumière des récentes découvertes, le développement de l'art bouddhique indien.

to L'Inde ancienne (et par Inde nous entendons avant tout le

interminable étude, il est peut-être permis de dire que nous avons achevé de dissiper cette illusion et mis dans tout son jour la part considérable qu'a prise le génie indien à l'élaboration de l'école





Fig. 588. — Redding de Bévents.
Fig. 588. — Britis Museum. Proc. de Suranta II. e am. 80. (ef. p. 681, 791, 793).
Fig. 588. — Warfe de Calcuta, nº Kurkhair 13. II. : m. 50. (cf. p. 687, 793).

intlo-grecque, non moins indienne que grecque. Von seulement il a, ou peu s'en faut, fourni tout le fond, mais il a modifié jusqu'à un certain point la forme. L'expérience est facile à faire : à part quelques motifs décoratifs (cf. fig. 120 et suiv.) ou encore certains

sujets universels (cf. fig. 597-598) devant lesquels l'hésitation serait permise, jamais un œil tant soit peu exercé ne pourra confondre un bas-relief gréco-bouddhique avec un bas-relief gréco-romain.

3° Et ceci nous éclaire justement sur le rôle que l'école gandhârienne était appelée à jouer dans le développement particulier de l'art indien. Si elle a pu si aisément imposer son répertoire et sa technique aux écoles du bas pays, c'est qu'elle les avait déjà accommodés au goût et aux idées indigènes. L'influence hellénistique a subi dans le Nord-Ouest comme une première digestion destinée à la rendre d'autant plus aisément assimilable pour le reste de la péninsule. Les artistes de la vallée du Gange et du Dékhan n'ont fait en somme que continuer le mouvement déjà commencé dans le Penjáb pour dégager petit à petit, tout en faisant leur profit des procédés mis à leur disposition, l'idéal spécial de leur race. Ce résultat est définitivement obtenu au ve siècle, où l'art de l'Inde nous paraît avoir atteint son zénith. Il tombait dans les outrances et le maniérisme de la décadence dès avant l'arrivée des Musulmans.

Tel est le schéma, extrèmement abrégé et simplifié, que nous proposerions de l'évolution de l'art indien antérieurement au ve siècle de notre ère. Nous ne voyons pas qu'il soit légitimement possible de diminuer le rôle qu'y a joué l'école du Gandhâra. En servant ainsi d'intermédiaire entre l'Occident et l'Orient, elle a renouvelé et enrichi de la façon que nous avons dite la technique et le répertoire de l'Inde et de l'Asie bouddhique : mais elle n'y a réussi que parce qu'elle avait déjà adapté les ressources des ateliers hellénistiques aux besoins religieux de peuples nouveaux. Là est. croyons-nous, l'humble vérité. Ceux qui prétendent que l'Inde aurait pu se passer de l'école du Gandhâra oublient que, sans elle, la magnifique floraison du style Gupta eût été pratiquement impossible; ceux qui soutiennent que, sans la civilisation indienne, l'école du Gandhâra n'aurait jamais existé.

## § II. L'INFLUENCE CLASSIQUE EN EXTRÊME-ORIENT.

Ex INSTRINGE. - Le rôle que nous venons de reconnaître dans l'Inde à l'école gréco-bouddhique est aussi celui que nous lui attribucrions volontiers dans les pays où s'est à son tour propagé le Bouddhisme indien, à commencer par l'Insulinde. Si nous annexions purement et simplement au Gandhara, par le canal d'Amaravati, les bas-reliefs de Boro-Boudour, il y a fort à parier que peu de voix s'élèveraient contre cette excessive prétention, tant ces magnifiques sculptures sont encore mal connues. Pourtant nous ne cacherons pas que, vraie en gros, et attestée aussi bien par les monuments que par les chroniques locales, la dépendance de l'art bouddhique de Java à l'égard de celui de sa métropole aurait besoin d'être analysée et jaugée dans le détail. Ici encore c'est une question de degré, et l'on ne tarderait pas à constater que nous avons affaire non pas à une reproduction servile des modèles grécobouddhiques, mais à une adaptation proprement javanaise de l'adaptation indienne de l'art gandhàrien. Du Gandhàra la nouvelle école tient les trois quarts de son répertoire et les procédés essentiels de sa technique. A l'Inde elle doit sans doute, d'après tout ce que nous avons vu, ce que la critique européenne s'empresserait d'appeler le manque d'accent des lignes, l'insuffisance du détail anatomique et l'absence d'action dramatique, sans s'arrêter un instant pour se demander si ce n'est pas notre goût occidental qui est corrompu par une recherche excessive du mouvement, du muscle et de l'expression pathétique. Enfin elle aura puisé dans le terroir de l'île le caractère spécial auquel se font reconnaître ses œuvres : c'est même là l'élément qu'il importerait le plus de définir, à présent que leur beauté n'est plus sérieusement contestée par personne. Au futur champion de l'originalité javanaise vont donc d'avance toutes nos sympathies; et nous ne croyons pas qu'il soit exposé à perdre sa peine et son temps. L'ait bouddhique grécoindien n'est pas sans avoir subi dans l'Insulinde une profonde transformation; seulement celle-ci est beaucoup moins apparente qu'en Chine. A Touen-houang, à Yun-kang, les larges pantalons et les vastes manches à la chinoise du Bodhisattva et de sa mère santent immédiatement aux yeux; à Boro-Bondour, l'analogie forcée des sommaires costumes de la zone tropicale fait au contraire passer inaperçues nombre de modifications. Gelles-ci n'en méritent pas moins d'être relevées; et, ce travail achevé, on s'apercevra que dans la Basse comme dans la Haute-Asie les artistes locaux ont su accommoder à leur façon la légende figurée du Sauveur qui leur était venu de l'Inde.

Mais supposons à présent que, se jetant aussitôt dans l'autre extrême, quelque esthète néerlandais on quelque Javanais nationaliste répudie loute pénétration de l'influence classique, même à travers l'indienne, dans l'art de Java? Fort des contrastes reconnus entre les prototypes gandhâriens et leurs insulaires répliques, n'aura-t-il pas beau jeu à prétendre que leur vague rapport pourrait à la rigueur s'expliquer par le fait que les sculpteurs de Boro-Bondour, comme ceux du Nord-Ouest de l'Inde, out puisé leur inspiration dans le canon des Môla-Sarvāstivādins (1)? A cette autre forme de demi-vérité poussée jusqu'à l'erreur, il ne serait pas difficile d'opposer des observations péremptoires. Par un phénomène fort surprenant, quand on songe à l'éloignement océanique du pays et à la date relativement tardive des œuvres (11º siècle), les sculpteurs javanais sont, après les sculpteurs gandhariens, les meilleurs élèves que les maîtres hellénistiques aient jamais eus dans l'Orient de l'Asie : du moins il n'en est pas qui aient mieux conservé l'esprit des ateliers antiques et continué à faire un plus adroit usage de leurs secrets. Les marques caractéristiques d'in- . fluence, que nous commencions tout à l'heure à déceler dans les vieilles œuvres indiennes, s'étalent ici en évidence. Décoration

<sup>(1)</sup> Voir ci-dessus, t. II, p. 624-696, et cf. pour Java, B. E. F. E.-O., IX, 1909, p. 42-43.

sculpturale uniquement vouée à revêtir la nudité de longues galeries; dessin essentiellement narratif, poursuivi, il est vrai, à travers les cadres successifs d'une série de tableaux; introduction





Fig. 58g. — Broom o'taver. Fig. 59a. — Broom o'taver. Fig. 58g. — D'apres les Pauvings ... of Ignard, pl. 5a b [Core 1] (cf. p. 613, 63s, 707). Fig. 5go. — Statue de bin du temple de Seuryap, à Kydo. D'après Katsi. t. 11, n° 276 (cf. p. 663, 63s, 69s, 798, 797).

au milieu des acteurs et des figurants des éléments pittoresques du paysage, aibres ou fabriques, sans souci de leurs proportions relatives; emploi constant du raccourci favorisant l'étonnante variété des attitudes, tout enfin, dans le système général de la composition com ne dans les tours de main techniques, dénonce chez ces artistes de l'hémisphère austral sinon des héritiers directs, du moins des dépositaires fidèles des traditions, voire des conventions de notre métier classique. Leur extraordinaire virtuosité se sent encore plus vivement par contraste avec la facture, archaïsante à force de maladresse, des sculpteurs qui commençaient vers le même temps à décorer les monuments de l'autre merveille de la Basse-Asie, à savoir Angkor. Ignorants du raccourci et de la perspective, incapables de montrer un personnage de trois quarts comme de représenter ses pieds vus de face, étageant verticalement les épisodes, les artistes klimèrs arrivent à nous donner, en face de leurs éternelles batailles terrestres ou navales, l'impression d'un bas-relief égyptien ou assyrien. En vérité l'on ne sait ce qui doit surprendre davantage, de rencontrer au Cambodge un cas aussi caractérisé de régression artistique, ou à Java une si remarquable conservation des procédés de l'art grec. Il serait fort à souhaiter, pour que nous arrivions enfin à des solutions définies, qu'un expert prit le temps d'étudier les questions d'archéologie expérimentale et comparée, que nous devons nous borner à soulever ici.

Ex Cuive. — Selon toute vraisemblance, les conclusions auxquelles nous arrivons pour l'Insulinde, trouveront sans difficulté leur application en Sérinde. Là aussi nous avons affaire, au moins pour la moitié ouest du pays, à une sorte de colonie indienne, où un même mouvement d'expansion avait conduit — bien que dans une direction divergente et, cette fois, par terre — les religions, les arts et jusqu'aux langues de la péuinsule. Aussi bien y reconnaissons-nous au premier plan les principaux agents de cette milluence, le brahmane et le bhiksu (cf. fig. 532-535 et 536). C'est sculement quand nous abordons la Chine que nous hésitons à nouveau sur le parti à prendre. Nous n'oublions pas en effet que nous sommes en présence de l'autre grande civilisation de l'Extrême-Orient, ni que celle-ci, ayant un long passé original derrière elle,

est par là même animée d'un esprit conservateur et capable de se murer contre les influences étrangères. Ajoutez que nous sommes cette fois sorti du champ de nos études et de nos voyages. Il serait



Fig. 591. – Specimen d'inicente noudanger neuroieune et. p. 708. 726). British Museum, Procenant de Tonen-bourny (collection de Sir turel Strein) Chebé de Novés Courbe.

donc excessif de nous demander — et, de notre part, outrecuidant de proposer — des solutions fermes au complexe problème des relations artistiques entre la Chine ancienne et l'Occident. Mais peut-être nous sera-t-il permis, en nous inspirant de l'analogie de l'Inde, d'exposer au moins comment nous paraît se poser la question. Il suffit d'ailleurs de la poser pour cet autre rempire du Milieur. De même que notre conception de l'influence classique dans l'Inde s'est étendue sans effort à toute la Basse-Asie, ce que nous aurons pu avancer au sujet de la Chine sera également valable en gros pour la Corée et le Japon.

Par une coincidence qui vaut d'être remarquée, nous trouvons aussitôt les critiques partagés en deux camps. Pour les uns l'art sino-japonais, du moins la peinture(1), serait une création de l'influence bouddhique, donc indienne ou, pour mieux dire, indogrecque. Mais faire ainsi table rase de toutes les œuvres chinoises antérieures à l'introduction du répertoire gréco-bouddhique, n'est-ce pas délibérément s'interdire les moyens de rendre compte de la transformation que, comme nous l'avons vu (2), celui-ci a subie en Chine ? Car enfin, comment un art indigène inexistant aurait-il pu modifier l'apport d'une école étrangère? Le néant ne réagit point. Les autres ne vont assurément pas jusqu'à contester l'existence dans l'art chinois «d'éléments gandhariens»: mais ils déclarent avec désinvolture que ces éléments sont tout à fait secondaires et que la pénétration de l'influence indo-grecque en Chine n'a été qu'un incident sans portée et sans lendemain. En ce cas comment expliquer la rénovation qui se produit à ce même moment dans l'art sec et stylisé des vieux sépulcres du Chan-toung? Un autre canon de la figure humaine, un sens nouveau des draperies, l'emploi du haut-relief. la présentation des personnages de trois quarts (1). aucun de ces traits n'est secondaire, et leur introduction simultanée équivant à une révolution. Comparez, pour vous en convaincre, dans l'album de Éd. Chavannes, les dalles funéraires de Wou

<sup>(1)</sup> W. Anderson, Descriptive and historical Catalogue of a Collection of Japanese and Chinese Paintings in the British Museum (Londres, 1886).

<sup>(</sup> Cf. t. II, p. 66a et suiv.

<sup>(3)</sup> Il y aurait déjà toutefois des «raccourcis» sur les dalles du Chan-toung (cf. A. DELLA SETTA, Genesi dello scorcio, p. 5-6): mais ce problème concerne les sinologues

Leang-Tseu, aux sculptures si fouillées de Yun-kang: ou, plus simplement, reportez-vous à notre figure 5½2. Sur cette stèle, exposée pour la première fois au Musée Gernuschi pendant l'été de 1913 et, depuis lors, transportée au musée de Boston, vous surprendrez côte à côte les procédés caractéristiques des deux écoles: en bas des donateurs traités dans le style des Han, en haut des icones exécutées avec la technique gandhárienne<sup>(1)</sup>. Le contraste est parlant: que dit-il? — Il dit que c'est du jour où ils out commencé à reproduire les modèles gréco-bouddhiques transmis par la Sérinde que les vieux gracurs sur pierre de la Chine se sont véritablement transformés en sculpteurs.

Si donc l'on nous demande à présent qui a raison et qui a tort de celui qui exagère ou de celui qui répudie l'action médiate de notre art classique sur celui de la Chine, nous répondrons qu'ils ont à la fois tort et raison tous les deux. Le point délicat de ces questions d'originalité et d'influence git justement dans la difficulté de faire à chacune sa part. Les partisans de l'une ou de l'autre semblent croire tout perdu dès qu'il faut faire la moindre concession à leurs adversaires. C'est étrangement méconnaître le fait que les deux choses peuvent fort bien se combiner. A ces stériles débats il serait avantageux de substituer une bonne fois la seule procédure vraiment intéressante et féconde, celle des justes délimitations. Ici encore l'estimation définitive du rôle joué par l'école indogrecque dépendra de l'idée qu'il convient de se former de la vieille école chinoise. Nous ne demandons pas mieux que de faire la part belle à celle-ci(2); et c'est ainsi que la position de la Chine par rapport à l'influence hellénistique nous apparaît comme une sorte de moyen terme entre les deux cas opposés, mais également familiers pour nons, de l'Italie et de l'Égypte. Dans ce dernier pays l'art indigène était si ancien, son œuvre si considérable, sa tradition si ancrée que les Grecs ne purent à vrai dire l'entamer : il se refusa

<sup>(1)</sup> Cf. V. Goldten, Notes sur quelques sculptures chinosees, dans Ostassatische Zeitschrift, II, 3, p. 336. — (2) Cf. ci-desens, t. II, p. 658-660

toujours, par exemple, à apprendre d'eux le secret du raccourci et continua impavidement, sous les Ptolémées comme sous les empereurs romains, à présenter ses personnages avec la tête et les jambes de profil, l'œil et les épaules de face. Au contraire, la conquête artistique de Rome par les Grecs fut si complète qu'on a pu se demander s'il valait la peine de créer le terme spécial de gréco-romain pour désigner les œuvres hellénistiques exécutées en Italie. Nous serions bien surpris si, à mesure que l'on pénétrera mieux dans l'intelligence de l'ancien art chinois, ou ne le situe pas à égale distance de ces deux extrêmes. D'une part il avait déjà développé, notamment en peinture (1), des caractéristiques qui le suivront dans toute son évolution; mais d'autre part il est visible que notre art classique, à travers l'iconographie bouddhique, a complètement renouvelé sa technique sculpturale.

Pent-être est-ce une illusion de notre part: mais — sauf que nous possédons, du moins dans les vieux bronzes, des spécimens d'un art purement chinois — les choses nous semblent en somme s'être passées à peu près comme dans l'Inde. Faut-il pousser plus loin encore l'analogie et imaginer en Chine, avant la période d'influence gandhàrienne, une période d'influence gréco-iranienne (a)? Cellecia aurait pu s'ouvrir dès les premières relations établies par l'aventureux voyage de Tchang-k'ien en Bactriane dans le dernier tiers du n' siècle; et rien n'est théoriquement plus vraisemblable, ainsi que nous avons eu occasion de le dire, que la pénétration directe, le long de la grand'route commerciale, d'objets d'art industriel ou de motifs décoratifs empruntés à l'Orient hellénisées. Pourtant — on nous permettra d'insister sur ce point — c'est sentement après la propagation des prototypes gréco-houddhiques à

Il peut être intéressant de rappeler à ce propos la résistance que les Glimois oppoèrent au xur s'ecle à l'introduction du clau-obscur et des autres pracédés européens (cf. Partotocur, L'Art chinos, p. 389 et suus )

<sup>1/</sup> F. Hinnu, Über fremden Einflüsse in der Chenesischen Kunst, p. 1; et cl. ci-

desure, t. 11, p. 500 et 715.

Of. ei-desus, t. II, p. 635 635.
On sait que des sases à décor iranien sont encore conservés au Japon.

travers la Sérinde et leur introduction du bassin du Tarim dans ceux du Hoang-ho et du Yang-tsé, que s'est produite la brusque transformation artistique ci-dessus décrite. Tandis qu'à l'actif de l'importation directe de la Bactriane et de la Parthie, on ne voit guère à signaler que l'exemple, aujourd'hui contesté. des décors de miroirs (1), c'est à présent tout un peuple de statues qui sort du



Fig. 392. - Beddus rexert ere visterre de Beddus [7] (ef. p. 729). Lictoria and Albert Museum, Combay. Protenant de Mir Jan. Houteur: o m. 50.

rocher, toute une forêt de stèles en style nouveau qui se dresse Et ainsi il apparaît bien que l'influence classique indirectement apportée de l'Inde a été infiniment plus forte et plus efficace que celle qui filtrait directement à travers l'Iran. De ce phénomène, à première vue inattendu, les raisons se découvrent aisément. C'est d'abord, il va de soi, que le répertoire gandhârien profitait de tout le prestige du Bouddhisme et de la place considérable que

<sup>&</sup>lt;sup>01</sup> Cette ornementation n'aurait pénétré en Chine qu'à l'époque des Tang,

d'après M kineri Tanaicht Ancient Chinese bronce Mirrors.

CONGRESSIONS.

celui-ci tint un instant à la cour et dans la société chinoises. Mais c'est aussi parce qu'au Gandhâra — ne craignons pas de le répéter une sois de plus, car tel est bien décidément le rôle essentiel de son école - la tradition classique avait été déjà accommodée aux goûts esthétiques en même temps qu'aux besoins religieux des populations asiatiques. Entre la civilisation d'Antioche ou d'Alexandrie et celle de Ta-tong-sou ou de Ho-nan-sou, l'écart était trop grand pour que de simples rapports commerciaux pussent jamais exercer une action vraiment profonde sur leurs arts respectifs. Tout se serait vraisemblablement borné, pour l'amusement des curieux, à quelques transferts d'images ou d'objets d'art, à quelques emprunts de décors, peut-être à quelques pastiches - en somme aux manifestations fort superficielles que nous avons vu de nos jours l'importation des estampes japonaises provoquer chez nos amateurs ou nos artistes européens. Pour que l'influence classique ait pu à un moment donné transformer l'art héréditaire de la vieille Chine, révolutionner sa glyptique, ouvrir de nouveaux horizons à sa peinture, il fallait que ce sût le don de joyeux avenement des dieux créés par l'école du Gandhâra à l'imitation de ceux de l'Olympe. Influence de pure forme, dira-t-on. - Peut-être : mais il fandrait être aussi volontairement aveugle pour se refuser à lui faire sa part que pour en exagérer l'importance. Qu'on la restreigne tant qu'on pourra, nous serons le premier à y applaudir, pourvu qu'on l'admette.

Le mécanisme de l'influence. — Ainsi nous n'hésitons pas, dans notre recherche impartiale de la vérité, à nous jeter entre les deux parlis extrémistes, au risque de recevoir des horions de chaque côté. Il nous reste à faire encore un effort pour n'être dupes des mots que dans la mesure inévitable où ils nous trompent. Demandons-nous comment nous devons concevoir la nature et le mode d'action de cette s'influence, sorte de talisman magique dont le nom revient sans cesse sous notre plume. Ici encore nous nous hourlous

à deux théories en apparence irréconciliables. Les uns en parlent comme d'une sorte de contagion qui se propagerait apparemment toute seule: mais les épidémies mêmes ont à présent dans les microbes des agents de transmission. D'autres critiques, au contraire, ne tiendraient compte que des déplacements attestés d'ar-





Fig. 5g3. — Cunist enéco-entetier Fig. 5g3. — Beddin enéco-doebbliett.

Fig. 5g3. — Fragment d'un sarcophage d'Asse Miacure, d'apres Strettoousett,

Orient older Rom, pl. 11

Fig. 5g4. — Musée de Lahore. Prov. de Sháh-hi Dheri (?). II. . o m. Go (cf. fig. 554 h et p. 737, 783).

tistes en renom. Nous craignons que, cette fois encore, la vérité ne soit dans l'entre-deux. M. Hirth, par evemple, et à sa suite M. Grünwedel inclineraient à fonder sur la tête du seul I-song qui, d'origine khotanai-e, aurait fleuri au vur siècle à la cour impériale de Si-ngan-fou, l'introduction des réléments indo-bactrens-r non seulement en Chine, mais en Corée et au Japon (1). Des textes précis leur donnent sans doute raison, du moins en partie : mais n'est-il pas encore plus vrai de dire que l'école sino-bouddhique, d'ailleurs bien antérieure à I-song, est le prolongement de l'école sérindienne? Nous avions jadis attribué, de façon assez plausible, . l'expansion de l'art classique jusqu'au Gandhara aux pérégrinations de ces Græculi qui promenaient leurs talents à travers le monde antique. La thèse est insoutenable, nous fait observer M. della Setta: pour lui «l'art du Gandhara n'est que l'ultime provignement de l'école gréco-orientale qui avait déjà introduit ses moyens représentatifs en Persen; et sans doute il n'a pas tort. On dit à bon droit qu'une hirondelle ne fait pas le printemps; mais cent hirondelles ne le feraient pos davantage si d'ailleurs il n'arrivait sur leurs ailes. De même un artiste ou un atelier isolé ne pourrait rien (2), s'il n'était porté par un de ces larges mouvements sociaux qui mênent ceux-là mêmes qui se prennent pour leurs meneurs. Dans le filet troué où l'histoire s'évertue à emprisonner la multitude grouillante des faits, il ne faut certes pas négliger le menu fretin des noms individuels et des cas particuliers, et c'est pourquoi nous nons sommes fait plus hant un devoir de les recueillir; mais nous ne devons pas non plus oublier l'action profonde des courants collectifs qui gouvernent les événements. Ainsi seulement nous pourrons arriver à nous expliquer bien des choses. C'est d'abord la lenteur avec laquelle les influences artistiques se propagent. Pour ne reprendre que le plus proche exemple (3), s'il suffisait de quelques modèles on de quelques artistes, l'art bouddhique chinois daterait des Han et non des Wei, de la fin du rer et non du commencement du ve siècle de notre ère. Non seulement il y faut du temps, mais

(4) Herra, Über fr. Einft. in d. Chin. Kunst, p 46, cf. Buddhist Art in India, p. 168.

<sup>(\*)</sup> En quoi voyons-nous par exemple que Maître Boucher, l'orfèvre parisien

que G. de Rubiouck rencontra à la cour du Grand Khan, ait eu la moindre influence sur le développement de l'art industriel de l'Extrême-Orient? (1) Voir t. II, p. 660 et ef. p. 446.

encore de la continuité, comme dans toutes les opérations de la nature. C'est de proche en proche, faisant pour ainsi dire tache d'huile, que gagne peu à peu «l'influence». Ne venons-nous pas de la suivre pas à pas de Sérinde en Chine, de Chine en Corée, de Corée au Japon? A force de voir se répéter le même phénomène, nous comprenons mieux pourquoi nous avons dù signaler à chaque étape des modifications nouvelles. Celles-ci tiennent pour une bonne part aux propagateurs eux-mêmes, et pour le reste au milieu nouveau. Nous avons tout lieu de croire que ce sont des maîtres hellénistiques, venus de Bactriane, qui ont fondé à la demande des donateurs indiens l'école gréco-bouddhique du Gandhàra, tandis que ce sont surtout des maîtres indiens qui ont d'abord travaillé en Sérinde, puis des maîtres sérindiens en Chine, des maîtres chinois en Corée, des maîtres coréens au Japon.

#### S III. L'ÉCOLE DU GANDHÂRA ET L'ART CLASSIQUE.

RAPPORTS AVEC L'ART PAÏES. - Ainsi, qu'on la juge bonne on mauvaise, c'est toujours la même semence que le vent d'Ouest a peu à peu portée jusqu'aux bornes du vieux monde. Et certes, sur chaque nouveau terrain de culture, elle a donné naissance à des variétés de plus en plus éloignées du type originel : mais le fait n'en garde pas moins son intérêt pour l'histoire générale de la civilisation. La teinte lentement dégradée dont nous couvrions tout à l'heure la carte de l'Inde, c'est d'un pinceau sans hésitation que nous l'étendrions maintenant, de plus en plus palissante, sur celle de tout l'Extrême-Orient insqu'aux premières îles. Et si nous nous retournons à présent vers l'Occident de l'Inde, de pays en pays les historiens de l'art seront d'accord avec nous pour noter, presque dans les mêmes termes, la répétition quasi obligée des mêmes phénomènes. De cette école irano-grecque, malheureusement si mal connue, qui sans doute se développa sous les Séleucides et où M. A. della Setta nous montrait à la fois la voisine immédiate et la

plus proche parente de l'école indo-grecque, que nous dit-il? -Qu'a elle avait dû, à s'éloigner du pur centre classique, faire un premier apprentissage de l'application de sa forme à des contenus nouveaux, et satisfaire par suite aux goûts et aux exigences de nouveaux peuples r. Et qu'écrit de son côté M. de Vogüé sur l'art de la Syrie, sinon « qu'il est le produit de la traduction des enseignements grecs par des artistes orientaux (1) n? En somme c'est toujours le même problème qui s'est posé, à Taxila comme à Peukélaôtis, à Echatane comme à Ctésiphon ou Séleucie, à Palmyre comme à Pétra ou à Baalbeck... Mais déjà, par cette chaîne de villes nous sommes parvenus aux sources mêmes du courant que nous avons vu s'épandre jusqu'au Pacifique, et à ces sources aussi nous pouvons donner des noms de cités, Pergame ou Éplièse, Antioche ou Alexandrie. Sera-t-il un jour possible pour les archéologues, quand le cours du grand fleuve classique sera mieux exploré dans la traversée du désert de Syrie et de l'Iran, de suivre jusqu'aux régions limitrophes de l'Inde et de la Sérinde l'apport particulier des divers affluents de tête? Ce serait beaucoup demander, si l'on se rappelle le caractère cosmopolite qu'avait d'avance pris l'art gréco-romain. Mais déjà deux points nous apparaissent clairement. Tout d'abord le secret de ce qu'il subsiste d'obscur dans la transmission de l'influence classique jusqu'au Gandhara ne pourra nous être livré que par une connaissance plus approfondie de l'archéologie de l'Asic antérieure pendant les siècles qui out suivi la fondation de Séleucie (306 av. J.-C.). En second lieu nous n'avons pas à chercher le point de départ de ladite influence au delà de ce que nous appelons en Europe l'Orient hellénisé.

Ainsi donc nous placerions la ligne idéale de faite, qui borne au couchant l'horizon gandhârien, en deçà de l'Europe, mais aux limites occidentales de l'Asic. Il va de soi que, les causes générales

<sup>(&</sup>quot; Syrie centrale, p. 38.

restant les mêmes, il existe plus d'une analogie entre les effets produits par l'influence hellénistique sur l'un et l'autre versant de ce partage des arts. Pour aller du premier coup jusqu'aux bords de



Fig. 595. — Le correx rerécune cuez les laves (cl. p. 154, 754). Musée de Lakhnau. Procenant de Sahet-Mahet (Grávasti). Hauteur., o m. 72

l'autre Océan, que voyons-nous reparaître en feuilletant les recueils gallo-romains on en visitant les collections d'Arles ou de Trèves? Encore et toujours des acanthes et des rosaces, des guirlandes et des amours, des griffons et des tritons. Parfois se rencontrent des

rapprochements plus précis : dans la main droite d'un Neptune figuré sur un sarcophage d'Arles, aujourd'hui au Louvre, repose, par exemple, le même dauphin que dans celle des dieux marins de notre figure 126(1). Ou bien nous relevons des correspondances plus significatives encore, telles celles que présentent de part et d'autre les couples de divinités tutélaires (cf. fig. 382-389 et fig. 597-598). Jamais peut-être meilleure occasion ne nous sera donnée de constater comment, en Gaule et dans l'Inde, les mêmes idées ont été traduites (ou, plus exactement, les mêmes besoins religieux satisfaits) par les mêmes expressions artistiques. Mais apparemment personne n'ira imaginer d'influence directe entre le Gandhara et le pays des Éduens : et ainsi nous voyons à la fois combien sont justifiées ces comparaisons à longue portée, et le peu de valeur historique qu'il convient de leur attribuer. Il ne s'agit après tout que d'un lointain cousinage. La souche commune doit être cherchée sinon à égale distance des deux branches, du moins dans leur intervalle. Entre les Gaules et la Grèce européenne s'interposait seulement l'Italie, comme la région indo-iranienne entre la Grèce asiatique et la Chine : et si l'on voulait pousser jusqu'au bout le petit jeu des analogies, on pourrait à ce point de vue en découvrir une de plus entre la Grande-Bretagne et le Japon. On ne s'étonnera pas d'ailleurs que l'influence classique soit infiniment moins marquée dans l'art des îles nipponnes que dans celui de la soidisant clointaine Thulèn. Ce n'est pas seulement que, pour parvenir au Pacifique, elle avait dû traverser l'épaisseur singulièrement plus considérable du continent asiatique : c'est encore qu'elle avait dù filtrer à travers un écran beaucoup moins perméable que les rudiments de notre culture celtique, à savoir la civilisation chinoise.

sonnages chevauchant supportés par des allantes qui soutiennent l'avant-corps du cheval (fig. 183; cf. Ill. Führer durch das Proxinial Museum in Trier, p. 52-53), etc. 7

<sup>&</sup>quot;Rappellerons-nous encore le pagne de feuilles ou d'écailles des centaures et des tritons (cf. 1, p. 221-212, 244, 252), les images de la Terre sue à nucorps (cf. 1, p. 398 et 407), les per-

RAPPORTS AVEC L'ART CHRÉTIEV. — Elle a filtré pourtant : le fait est à présent reconnu de part et d'autre. C'est bien au fond la même influence classique qui a introduit dans les îles du Pacifique



Fig. 5igh. — Seerce on Ires, a Matnest (cf. p. 754). Muses de Lakhnau. Processant de Kankdli Tild. Hauteur : a m. 74.

comme dans celles de l'Atlantique ce qu'il est convenu d'appeler le grand art», c'est-à-dire la réalisation de la beauté dans la représentation de la ligure humaine. De ce fait la preuve la plus évidente nous a été fournie par un simple rapprochemient entre les plus anciennes images du Christ et du Buddha (fig. 593-594). On ne saurait trop insister sur le point que les unes et les autres , ont été dès l'abord revêtues de l'himation ou pallium, selon qu'on préfère désigner de son nom grec on romain le vêtement classique par excellence : et peut-être même le souvenir en subsiste-t-il plus clairement dans les draperies des icones de Nara que dans celles du «Beau Dieu» d'Amiens. Par ailleurs, en face du crâne bientôt tondu , encore que jamais rasé, du Moine-Dieu, le Fils de l'Homme a toujours gardé la longue chevelure flottante, laïque apanage des Bodhisattvas : assez tard seulement l'influence orientale a caché le bas de son visage sons la barbe des philosophes grecs et des brahmanes indiens - la même que porte aussi la plus belle statue connue de l'ascète Gautama (fig. 439). Ainsi, rien que la manière dont ils ont résolu le problème de la représentation du Maître donne déjà à penser ce que tend à démontrer tout le progrès des recherches, à savoir que l'art chrétien est, au même titre que l'art bouddhique, un rameau de l'art gréco-oriental (1). Les suivrons-nons à présent dans la façon dont tous deux s'attaquent à la tâche commune de figurer la biographie de leur fondateur et rappelleronsnous comment les épisodes s'organisent de part et d'autre en cycles qui se correspondent, cycle de l'enfance, cycle de la vie publique, cycle ici de la Passion et là du Pari-niredna? Scrous-nous un jour assurés que tous deux, cédant à la mode du temps, ont d'abord représenté leur héros idéal en action dans les bas-reliefs, avant de l'en détacher pour l'ollrir sous forme d'image isolée à l'adoration des fidèles (2)? Devrous-nous dès lors comparer, comme marquant une sorte de stage intermédiaire entre les scènes figurées et les icones, les groupes du Christ entre les deux grands apôtres ou deux anges avec ceux du Buddha entre deux dera ou Bodhisattyas ou les deux principaux disciples?... Nous en avons déjà dit assez pour

<sup>11)</sup> Il suffit de renvoyer sei le lecteur curieux de ces questions aux beaux travaux de M. Strzygowski, Orient oder Rom, Klein Asien, etc.

<sup>(3)</sup> Cf. ci-dessus, t. 11, p. 338 et suiv. Peut-être aussi tous deux ont-ils commencé par la peinture (cf. 1bid., p. 402).

le démontrer: jamais la question du sujet à traiter ne s'est posée devant l'art gréco-asiatique en termes plus pareils, ni traduite par plus d'analogies d'ensemble ou de détail dans le répertoire, que . le jour où il s'est trouvé aux prises avec la tâche de renouveler ou de créer l'iconographie du Bouddhisme et du Christianisme.



Fio. 597. — Le Cotore toricuste ex Gatus (cf. p. 144, 174, 766, 782).

Musée de Dijon Protenani de Mont-Auxois Hauteur : 0 m 46.

N. 1817 de Ressal géneral de M. E. Eurasianse

Un autre point n'est pas moins sûr: grâce pour moitié à la docilité servile des imagiers postérieurs, pour moitié au pieux désir des donateurs de revoir toujours les légendes ou les figures telles qu'ils les ont d'abord vues — ainsi que les enfants annent à entendre toujours le même conte conté de la même façou, — jamans formules n'ont fait preuve d'une fixité plus grande. Aussi avonsnous déjà entrevu que le parallélisme se poursuit fort longtemps entre les destinées des deux arts religieux du moyen âge (car, en ne le comptant pas à ce point de vue, nous ne croyons pas faire tort à l'art musulman). Tout comme nous avons du faire plus haut à propos des œuvres bouddhiques des Guntas et des Tang, on a pu également considérer que la loi de l'évolution de notre style roman et gothique résidait dans l'élimination progressive des éléments antiques qu'il contenuit originairement (). Seulement le phénomène s'est produit plus vite, ainsi qu'on pouvait s'y attendre, en Asie. Il ne faut pas oublier en effet que le Bouddhisme était de cinq siècles plus vieux que le Christianisme; et, cette avance historique, il semble l'avoir toujours conservée. Cinq ou six siècles avant, il a eu dans Acoka son Constantin, dans Kaniska son Clovis, dans Harsa Cilàditya son Saint-Louis; et de même qu'il a connu plus tôt avec les Cakas et les Yue-tche les invasions des barbares, plus précoce aussi a été son développement médiéval. On dirait en vérité que l'art hellénistique s'est plus rapidement décomposé sous l'ardent soleil de l'Orient; et volontiers nous reprendrions au compte de l'archéologie la curieuse remarque récemment faite sur les langues découvertes dans les mêmes régions et qui témoignent, elles aussi, d'un état de désintégration plus avancé que leurs analogues d'Europe (2). On conçoit des lors que le même épanouissement d'art nouveau qui illustra notre vur siècle se soit produit dans l'Inde dès le ve, puis deux, trois, quatre siècles plus tard en Chine, au Japon, à Java. Si l'on va au fond des choses, les basreliefs et les statues de Boro-Boudour, de Nara, du Long-men ou de Bénarès ne sont qu'une interprétation nouvelle des modèles gréco-bouddhiques, en somme fort pareille à celle que les icones et les retables de nos cathédrales donnaient des vieux sarcophages gréco-chrétiens. En peinture, partout où celle-ci s'est conservée, les mêmes analogies se répètent : en travestissant selon leurs

Of. Sal. Reinagn, Apollo, p. 107.
(4) A. Meillet, Les nontelles langues nudo européennes en Asie Centrale (Revue

du Mois, to août 1912, p. 139 et 150).

— De même la figure 594 est sûrement antérieure à la figure 593.

modes nationales les tableaux byzantins de la vie du Christ, les primitifs flamands n'ont fait qu'user de la liberté déjà prise par les peintres d'Extrème-Orient, quand ils costumaient à la chinoise les représentations sérindiennes de la biographie du Buddha. De quelque côté qu'on se tourne, la correspondance des dévelopments postérieurs nous ramène toujours, de fil en aiguille, à la communauté originelle des sources. Comment expliquer autrement que nous ayons vu surgir aux deux extrémités du vieux monde des images présentant une ressemblance si caractérisée? Car enfin, nous ne rèvons pas tout éveillés, et nous avons bien reconnu, par exemple, sur la tête de la «Mère des Démons» (fig. 530, 538, 546), qu'elle soit sérindienne, chinoise ou japonaise, le voile que, de leur côté, les attistes gréco-syriens, coptes et romans imposèrent au front virginal de la «Wère de Dieu» (cf. fig. 599 et 600).

Pent-on aller plus loin et imaginer en un sens quelconque, entre les arts bouddhique et chrétien, des actions et réactions réciproques? Le contact historiquement attesté des deux religions rend le fait possible : toutefois, pas plus en ce qui touche l'imagerie que la littérature (1), nous n'apercevons rieu de décisif sur ce point. Nous irions jusqu'à dire que toutes les hypothèses avancées sur les rapports du Bouddhisme et du Christianisme nous parai-sent d'avance indémontrables : et si l'on nous demande pourquoi nous les jugeons telles, nous rappellerons simplement la dualité d'origine, à la fois hellénistique et asiatique, en un mot gréco-orientale, des images comme des doctrines chrétiennes. Pour ne parler que de l'art, si l'hellénisme y est représenté avant tout par la forme, l'Orient l'est par le loud même des choses : comment le vin nouyeau qu'il a versé dans l'amphore antique n'aurait-il pas fini par teinter le contenant ? Dès lors nous n'avons plus besoin d'imaginer aucune influence directe pour expliquer, par exemple, que nous trouvions dans les plus vieux sanctuaires chrétiens d'Italie des

procédés et des tours d'imagination complètement étrangers à la méthode classique et que l'étude des stupa de l'Inde nous a au contraire rendus familiers. Assurément on demeure stupéfait de rencontrer à Ravenne (1) comme à Barbut et à Sanchi, pour indiquer une divine présence, des trônes vides surmontés ici de l'arbre de la Bodhi, là de celui de la croix; qui prétendra cependant qu'un vieux bas-relief indien antérieur à notre ère ait suggéré une mosaïque italienne du ve siècle? Il en est de même des autres analogies. pour incontestables qu'elles soient. Qui a pénétré le sens secret du nandi-pada ou de la roue bouddhique et deviné le Bodhisattva sons les espèces d'un petit éléphant, se sent en pays connu devant l'ancre ou le navire, la colombe on l'agueau des catacombes de Rome. Que rien ne soit plus indien que cet emploi intensif des symboles, ce n'est pas nous qui le contesterons; mais il n'est pas uniquement indien. Il est commun à tout l'Orient des gnostiques, il a pénétré à Rome avec toutes ces sectes, cultes ou mystères originaires d'Égypte, de Perse ou de Syrie, parmi lesquels le Christianisme devait finir par l'emporter (2). Ainsi en va-t-il encore dans la suite; car le parallélisme des deux arts, dont nous nous bornions tout à l'heure à esquisser quelques aspects extérieurs, paraît se poursuivre dans l'évolution de leur idéal le plus intime. Après l'école symbolique, nous découvrons encore à Rome ou à Constantinople, comme au Gandhâra, une école quasi historique, abordant des scènes et des types d'un caractère franchement biographique et naturaliste. Mais bientôt l'art chrétien comme l'art bouddhique se lassent de l'antique réalisme et s'embarquent dans l'entreprise de représenter le sublime. Les voici maintenant qui

" Dans le baptistère des orthodoxes (vers 450) et celui des Ariens (vers 520).

posaient à l'art chrétien primitif son caractère allégorique. Mais il n'échappera pos au lecteur que le Bouddhisme aussi fut d'abord logé à la même enseigne, et dut également commencer par utiliser un répertoire décoratif qui n'evait pas été créé pour lui.

<sup>&</sup>quot;Bien entendu il faut également temir compte des raisons spéciales qui, comme l'emploi qu'il dut faire a l'origine de praticiens et de motifs païens, im-

grossissent, détachent, exaltent, la personne enseignante ou triomphante ou mourante du Christ-Roi et du Moine-Dieu, s'adonnent à la composition de paradis transcendantaux, et, dans un élan de mystique ferveur, s'efforcent de figurer des àmes. Cette fois encore notre conclusion sera forcément la même. Qu'un idéalisme pareil inspire tels vitraux de nos églises de France ou telles fresques de



Heme musee et mene protenance que pour le precedent. Hauteur o m 3u Nº 0318 du Rema general de M. F. Francon

l'école ombrienne et telles peintures sur soie de la Clime ou du Japon, le fait est vérifiable et constant. Aul, apparemment, ne se risquera à parlér d'imitation consciente; mais, en revanche, toute celte chaîne d'analogies que nous venons de dérouler force a admettre que ces lointaines correspondances ne sont nullement chimériques et deviennent beaucoup mois mystérieuses qu'on n'aurait d'abord pensé.

Onunt ut Occident. — Ainsi se dégagent ou tendent à se dégager peu à peu devant nos regards les conclusions les plus générales auxquelles nos documents puissent naturellement nous conduire. La découverte toute récente de l'unité foncière de l'art bouddhique de l'Asie - ne venons-nous pas de la voir se faire sous nos yeux au cours des quinze dernières années? - a pour corrélative, ne l'oublions pas, l'unité déjà reconnue de l'art européen. Or, ce qui nous apparaît aujourd'hui de plus en plus clairement, c'est qu'ils ont tous deux une commune origine. Dans le monde antique aux environs de notre ère, il y avait, comme chacun sait, une langue commune, grec plus ou moins estropié, que les gens părlaient ou comprenaient partout, de Gades à Séleucie - pentêtre même, un temps, jusqu'à Taxile; et cette langue qui répondait à tout, aux besoins du commerce comme à ceux de la pensée, servit notamment en Orient aussi bien à rédiger les Évangiles qu'à graver en exergue sur les monnaies des Kuşanas le nom du Buddha Cakya-muni. Ce n'est pas tout : cette langue avait comme une sœur jumelle, une sorte de xoivn artistique, qui elle aussi était du grec plus ou moins déformé, mais conservant néanmoins en tout lieu sa grammaire du dessin et son vocabulaire décoratif; et comme l'image va toujours plus vite et plus loin que la parole, cette langue figurée s'est répandue jusque par-delà la parlée. Les images, tant bouddhiques que chrétiennes, du Sauveur et de la Madone ne sont après tout que les mots les plus marquants, et qui attestent aux plus profanes la parenté des plus distantes écoles, dialectes souvent très défigurés et parfois presque méconnaissables de l'art grec. Les preuves les plus sures de leurs rapports, les experts les trouvent dans la structure intime des œuvres plutôt que dans la resemblance de certains motifs : et il en résulte que, pas plus que les linguistes, ils ne se laissent arrêter à des différences purement verbales et extérieures. Scientifiquement parlant, la diversité des mots ou des sujets ne compte pas, aussi longtemps qu'on les forme ou qu'on les dérive selon les mêmes lois. Or nous

considérons le suit comme acquis : ce sont en définitive des pédagogues grecs ou hellénisés qui ont d'abord enseigné aux peuples de l'Asie comme de l'Europe-à conjuguer le verbe · «l'adore



Fig. 3ag. — These corre (cf. p. 152, 757). Dapon I L. Striner, Economics of Suppose, II, 1908, pl. XI.

le plus bean des dieux». Et la leçon que ces peuples ont aussapprise soit directement de ces maîtres, soit de leurs disciples immédiats, a laissé sur eux une impression si forte que jamais ceux-là mêmes dont le génie était le plus récalcitrant et qui ont

le plus vite réussi à dégager leur originalité, ne l'ont complètement oubliée.

Ce sera demain l'œuvre d'archéologues mieux informés que de préciser et d'étoffer ces trop vagues et trop schématiques indications. Ils nous montreront, n'en doutons pas, comment dans l'Asie antérieure, sur le tronc décadent de l'art hellénistique, se sont greffés deux vigoureux rejets, l'un qu'on appelle gréco-bouddhique, l'autre qu'on pourrait aussi bien appeler gréco-chrétien; comment, tandis que celui-ci se divisait en diverses branches, copte, syrienne, byzantine, celui-là a également donné naissance à diverses écoles, à Bactres, au Gandhara, à Mathura; comment enfin, tandis que l'un, par l'Italie, a conquis toute l'Europe, l'autre, par l'Inde et la Sérinde, a envahi toute l'Extrême-Asie. Mais déjà nous pouvons revendiquer plus d'un droit, dont d'ailleurs nous ne nous sommes pas fait faute d'user au cours de notre étude. C'est d'abord celui d'associer intimement l'évolution de l'école du Gandhâra aux dernières vicissitudes de l'art classique, ainsi que dans un corps homogène les pulsations du cœur retentissent aux extrémités. C'est ensuite celui d'élargir de l'un à l'autre Océan le champ des comparaisons légitimes, et de rapprocher, le cas échéant, non seulement les bas-reliefs de Lahore de ceux du Latran, mais les stèles d'Amarâvati et de Bénarès des sarcophages et des ivoires du Bas-Empire, ou encore les peintures des grottes d'Ajanta ou de Touen-houang des mosaiques de Bavenne ou de Constantinople en passant par les fresques des églises souterraines de Cappadoce. Désormais nous nous refusons à nous étonner, Européens, de rencontrer dans les sanctuaires bouddhiques de l'Inde tous les dieux marins de la Méditerranée; Indiens, de retrouver sur la façade d'un tombeau élevé en Grande-Bretagne par un soldat palmyrénien à son épouse, une Catalaunienne, l'arche trilobée, inscrite dans un fronton, des temples du Kaçmir; Chinois, de reconnaître devant tel sarcophage romain, dans le monstre qui avale, puis revomit Jonas, le dragon dont l'art extrêmeoriental use et abuse. Enfin, nous n'hésitons plus à surmonter le sursant d'incrédulité que d'abord nous cause le fait, pourtant attendu, d'un Agesilas dessinant des reliquaires au Gandhara, ou d'un Titus décorant les sanctuaires de la Sérinde à l'heure même où le Syrien Zénodore fondait un grand Mercure de bronze pour



F.G. 600. - Virrot roures (cl. p. 142, 757)

Bibliothèque Nationale, Vanuscrits latins n° 10438. Visité inférieure de la plaque d'ecoire

le temple dont les ruines subsistent encore au sommet du Puyde-Dôme. Il s'est alors produit, à la faveur de la pair romaine, un brassage de peuples comparable à celui que nous voyons s'opérer de nos jours, grâce à la facilité et à la rapidité croissantes des communications<sup>10</sup>. Pratiquement le monde antique venait de doubler d'étendue. À la vérité, les géographes ne s'étaient enfin évadés du cercle étroit de la Méditerranée que pour imaginer à l'Orient une

grecques trouvées à Trèves proviennent de gens d'Aue Mineure (III Führer, p. 42), etc

Of Cf. ci-dessus, t. II, p. 520 et sun., 580, n. r et 63r. — Signalons encore le fait curieux que les quatre inscriptions

autre mer fermée. Mais un fait capital n'en subsiste pas moins, auquel on commence à peine à accorder l'attention qu'il mérite : l'Inde et même la Chine faisaient dès lors partie intégrante de ce qu'on appelait Γὸικουμέι».

Si l'art, visible et palpable, nous a fourni le commentaire le plus prompt de la carte de Ptolémée, il ne faut pas oublier par ailleurs que les idées aussi voyagenient, en même temps que les formes décoratives, le long des grandes voies commerciales qui menaient des colonnes d'Hercule au pays des Sinæ. Certes, nous avons vu, comme par une sorte de convention tacite, le Christianisme et le Bouddhisme se tourner le dos et marcher l'un à la conquête de l'Occident et l'autre de l'Orient : mais il va de soi qu'ils se sont rencontrés dans la zone indivise de l'Asie antérieure, patrie de cette enôse à laquelle tous deux ont à la fois contribué et puisé. Tandis que l'Église syrienne s'implantait dans l'Inde et que le nestorianisme suivait dans l'Asie centrale les traces de la Bonne Loi, la théosophie indienne pénétrait de son côté, à la faveur des échanges, non seulement à Babylone, mais à Alexandrie et jusque dans Rome. Le syncrétisme qui éclate dans l'art existe aussi, non moins fécond mais plus caché, dans le domaine de la pensée religieuse. Un jour viendra où nous discernerons mieux ces mouvements d'idées : mais déjà il semble que nous devions distinguer deux grands moments. Le courant d'influence qui, jusqu'au n' siècle de notre ère, portait à l'Est de toute la hauteur de la science et de l'art helléniques, commence avec leur déclin, à partir du me, à osciller, sinon même à refluer. Bientôt, quand avec les invasions des barbares se sera consommé le naufrage de la raison occidentale, ce sera le tour de l'Inde d'apporter au monde méditerranéen, retombé en enfance, une pâture à sa convenance dans la sagesse de ses contes et l'édification de ses légendes. C'est alors que des traductions pehlvies et syriaques feront entrer tant de fables et de fablinux dans notre littérature européenne, et introduiront le Bodhisattva sous le nom de Josaphat dans le martyrologe romain : si bien

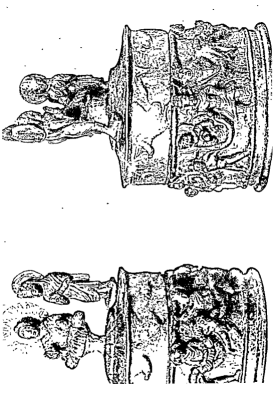
qu'enfin on croira trouver des traces d'influence bouddhique jusque dans les fresques du Campo Santo de Pise(1). Mais ce contrecourant indien s'est produit trop tardivement pour intéresser l'objet de notre étude. Si nous le rappelons ici, c'est qu'il a l'avantage de nous conduire jusqu'à la fin du vive siècle, c'est-à-dire à la veille de l'apparition de Vasco de Gama devant Goa, et de la reprise des relations directes entre l'Europe et les Indes orientales. Aussi bas que nous descendions, aussi haut que nous puissions remonter, jamais nous ne trouvons trace de l'artificielle muraille qu'on s'était accoutumé à dresser entre l'Est et l'Ouest de l'ancien continent. L'Inde, ni même la Chine, n'ont pas attendu les temps modernes pour entrer dans le courant de la civilisation universelle. Nous ne saurions souhaiter pour notre ouvrage de meilleur résultat que de porter le dernier coup aux préjugés surannés, mais toujours vivaces, qui out trop longtemps borné le monde ancien à l'horizon de la Bible et aux limites de l'Empire romain.

Que d'ambition, dira-t-on peut-être, et comme elle se sent bien des lieux qu'étudie spécialement l'auteur! Ve voilà-t-il pas un petit Gandhàra qui veut se faire aussi gros que le monde? — Qu'on nous raille, pourvu qu'on nous écoute. Nous nous sommes honnètement efforcé de garder une impartialité entière et de ne pas faire, selon le proverbe indien, comme le tisserand qui tire toujourà soi le battant de son métier; on du moins, si nous avons déformé quelque peu la valeur relative des faits, c'est seulement dans la mesure où il nous a fallu concentrer la lumière des documents et l'attention du lecteur sur un sujet et un pays particuliers, au détriment des autres. Arrivé au terme, nous ne craiguous pas de dire qu'il serait difficile d'exagérer l'importance du rôle que Gandhàra, en vertu de sa situation géographique, a joué dans l'histoire du Bouddhisme et par suite de la civilisation générale du

<sup>(</sup>i) Cf. A. Grivment, Mythologie, fig. 2 (où se trouve reproduite la fameuse cavaleade). L'image du Christ embras-

sant les sphères rappelle aussi par contraste celle du demon embrassant les «Boues» de la transmigration.

Vieux monde. Terre d'élection des artistes classiques et berceau ou séjour favori de maints grands docteurs bouddhistes, il a su tout d'abord donner leur forme définitive à la légende et à la figure du Moître, puis faire pénétrer dans le vieux salutisme de l'Inde centrale l'esprit nouveau qui soufflait de l'Occident. Au point de vue des idées comme de l'art, il est vraiment la tête orientale du pont qui reliait le bassin de la Méditerrance à tout l'Extrême-Orient. Aussi est-il du moins un mérite qu'on ne lui contestera pas : c'est d'avoir facilité de nos jours l'initiation du public européen à l'intelligence de l'art bouddhique de l'Asic. Ses détracteurs euxmêmes en conviennent, et peut-être après cela ont-ils mauvaise grâce à lui reprocher son caractère hybride et, pour le définir d'un mot, curasien. Là git au contraire pour nous son intérêt essentiel. Du point central d'observation que nous avons choisi, il nous est nettement appara que l'Orient et l'Occident ne sont pas, comme on l'a trop répété, séparés par un abime infranchissable. Déjà ils se sont rencontrés et ils se rencontrent encore. Non contents d'avoir développé la même morale, nous les avous vus communier sous les espèces de l'art comme nous les voyons faire aujourd'hui sous celles de la science. Et la raison en est simple. C'est qu'en dépit de toutes les différences de temps, de lieux et de races, il n'y a qu'une science, qu'un art, qu'une morale, parce qu'il n'y a au fond qu'une humanité.



Vieux monde. Terre d'élection des artistes classiques et berceau ou séjour favori de maints grands docteurs bouddhistes, il a su tout d'abord donner leur forme définitive à la légende et à la figure du Maître, puis faire pénétrer dans le vieux salutisme de l'Inde centrale l'esprit nouveau qui soufflait de l'Occident. Au point de vue des idées comme de l'art, il est vraiment la tête orientale du pont qui reliait le bassin de la Méditerranée à tout l'Extrême-Orient. Aussi est-il du moins un mérite qu'on ne lui contestera pas : c'est d'avoir facilité de nos jours l'initiation du public européen à l'intelligence de l'art bouddhique de l'Asie. Ses détracteurs euxmêmes en convienuent, et peut-être après cela ont-ils manvaise grace à lui reprocher son caractère hybride et, pour le définir d'un mot, curasien. Là git au contraire pour nous son intérêt essentiel. Du point central d'observation que nous avons choisi, il nous est nettement apparu que l'Orient et l'Occident ne sont pas, comme on l'a trop répété, séparés par un abime infrauchissable. Déjà ils se sont rencontrés et ils se rencontrent encore. Non contents d'avoir développé la même morale, nous les avous vus communier sous les espèces de l'art comme nous les voyons faire aujourd'hui sous celles de la science. Et la raison en est simple. C'est qu'en dépit de toutes les différences de temps, de lieux et de races, il n'y a qu'une science, qu'un art, qu'une morale, parce qu'il n'y a au fond qu'une humanité.

## TABLE DES ILLUSTRATIONS.

|  | Planche I | I. | Statue | dυ | Buddha | (fronti- | nice). |  |
|--|-----------|----|--------|----|--------|----------|--------|--|
|--|-----------|----|--------|----|--------|----------|--------|--|

| rıg. | aut. De retour de Chandaka et de Kanjinaka (ct. 1, p. 307-308)            |     |
|------|---------------------------------------------------------------------------|-----|
|      | 302. Bravi                                                                | . 1 |
| 4    | 303. Lutteurs (cf. fig. 171 b et 172 a)                                   | . 1 |
|      | 301. La conversion du brigand Anguhmala                                   | . 1 |
|      | 305. l'esgment du même sujet                                              | . 1 |
|      | 306-307. Soldats de l'armée de Màra (cf. fig. 201-205)                    |     |
|      | 308-309. Têtes grotesques                                                 |     |
|      | 310. Tête comque (free et profit)                                         | 10  |
|      | 311-312. Tètes réalistes                                                  | 9   |
|      | 313. Yaksa flanquant une base de stàpa                                    |     |
|      | 314. Yaksa-Atlante                                                        |     |
|      | 315-316. Génies musiciens (Gandharvas?)                                   |     |
|      | 317. Visite du Mga Elâpatra (cf. fig. 251 a)                              | 3,  |
|      | 318-319. Garuda enlevant une Naci                                         | 33  |
|      | 318-319. Garmla enlevant une Någt                                         | 35  |
|      | 321. Garuda enlevant un couple de Năgas                                   | 37  |
|      | 322. Masque de Garnda                                                     |     |
|      | 323. La conversion du vaksa Îtarika (cf. fig. 252-253).                   | 4.  |
|      | 323. La conversion du yakşa Marika (cf. fig. 252-253). 324. Yaksa porteur | 43  |
|      | 325. Yakşa atlanle                                                        | 45  |
|      | 326. Le Buddha et Vajraplan (cf. fig. 189)                                |     |
|      | 327. Vairapani-Lros                                                       | 5.  |
|      | 328. Vajrapāņi-Héraklės                                                   | 51  |
|      | 328. Vajrapāŋi-Héraklès. 329. Vajrapāŋi-Hermès                            | 53  |
| •    | 350. Vajrapini-Dionysos                                                   | 53  |
|      | 331. Vajrapāņi-Zeus                                                       | 57  |
|      | 332. Vajrapāņi Pan                                                        | 57  |
|      | 333. Vairanini costumé en narra                                           | 5g  |
|      | 334. Vajropini costume à l'antique                                        | 61  |
|      | 335-336. Yakşınlı (cf. fig. 106)                                          | 65  |
|      | 337-338. Yaksints                                                         | 67  |
|      | 339. Yaksint                                                              | 69  |
| -    | 339 bis. Gandharvi (?)                                                    | 69  |
|      | 340. Sarasvatl(?)                                                         | 71  |

| 798 | LART | GRÉCO-BOUDDHIQU  |
|-----|------|------------------|
| 798 | LARI | (INECO-BOURDING) |

For 341 In décisa Torre

| 342-343. Vavanis                                                      | 77         |
|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| 3/4. Donateurs avec brille-parlums (cf. fig. 137)                     | 83         |
| 345. Donateurs avec vihára                                            | 83         |
| 346. Donateurs avec agrand miracle                                    | 87         |
| 347. Donateurs avec : a. Instigation du Bodhisattva; b. Invitation du |            |
| Buddha                                                                | 89         |
| 348. Donateurs avec «Instigation du Bodhisattva»                      | 89         |
| 349. Donateurs avec "Bodhisaltva dans le ciel Tusita" (cf. fig. 145)  | 91         |
| 350-352. Costumes de donateurs indiens et barbares                    | 93         |
| 353. Roi en costume harbare (Première méditation?)                    | 95         |
| 354-357. Types étrangers (?)                                          | 97         |
| 358-359. Types indiens                                                | 99         |
| 360-363. Types idéalisés                                              | 101        |
| 364. Páncika, le génie des richesses                                  | 103        |
| 365, Même personnage                                                  | 105        |
| 366. Même personnage                                                  | 107        |
| 367. Même personnage                                                  | 108        |
| 368. Profil du précédent                                              | 109        |
| 369. Même personnage                                                  | 111        |
| 370. Même personnage                                                  | 113        |
| 371. Même personnage.                                                 | 117        |
| 372-373. Même personnage                                              | 121        |
| 374-375. Haritt, la fée aux enfants                                   | 125        |
| 376-377. Même personnage                                              | 129        |
| 378. Même personnage (vu de face et de dos)                           | 133        |
| 379. Le couple tutélaire                                              | 137        |
| 380-381. Même groupe                                                  | 141        |
| 382. Même groupe                                                      | 145        |
| 383. Même groupe                                                      | 149        |
| 384. Même groupe                                                      | 153        |
| 385. Meme groupe.                                                     | 157        |
| 386. Même groupe                                                      | 159        |
| 387. Même groupe                                                      | 161        |
| 388. Même groupe                                                      | 165        |
|                                                                       | 169        |
|                                                                       | 171        |
|                                                                       | 173        |
|                                                                       | 179<br>183 |
|                                                                       | 185        |
|                                                                       | 189        |
|                                                                       |            |

### TABLE DES ILLUSTRATIONS.

|      | TABLE DES ILLUSTRATIONS.                                                             | 799        |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Fig. | 398-399. Bouffettes de turban.                                                       | Pages      |
| 0.   | 400. a. L'hommage du Nôga Kâlika (cf. fig. 134-195), b. Mila et se                   |            |
|      | filles au Bodhimanda (cf. fig. 401)                                                  |            |
|      | 401. Mara et ses filles au Bodhimanda                                                |            |
|      | 402. L'assaut de Màra.                                                               | -90        |
|      | 403. Måra                                                                            |            |
|      | 401. Mára                                                                            |            |
|      | 405. Le Grand Miracle de Grânasti.                                                   | 201        |
|      | 406. Même sujet                                                                      | 205        |
|      |                                                                                      |            |
|      | 407. Mėme sujet                                                                      |            |
|      | 408. Même sujet                                                                      | 211        |
|      |                                                                                      | 213        |
|      | 411-412. Brahmå et Indra                                                             |            |
|      |                                                                                      | 217        |
|      | 414. Même personnage<br>415-416. Les deux types de Bodhisattva, avec ou sans turban. | 219        |
|      | 410-410. Les deux types de Bodhisativa, avec ou sans turban.                         | 311        |
|      | 117. Le Bodhisaltva Siddhartha (f).                                                  | 223        |
|      | 417. Le Bodhisattva Siddhårtha (?). 418. Le Bodhisattva Martrêya                     | 225        |
|      | 419-420. Même personnage                                                             | 227        |
|      | 421. Méme personnage                                                                 | 228        |
|      | 422. Vlėme personnage                                                                | 229        |
|      |                                                                                      | 23t        |
|      | 424. Wême personnage (?)                                                             | 233        |
|      | 425. Bodhisattva à turban, enseignant                                                | a35        |
|      |                                                                                      | 237        |
|      | 427. Bodhisattva méditant, avec lotus                                                | 23g<br>241 |
|      |                                                                                      | 242        |
|      | 429. Bodhisattva avec figurine de Euddha daus le turban                              | 242        |
|      | 432. La réunion des serze Părăyanas                                                  | 247        |
|      | 433. La proposition de Mikandika.                                                    | 247        |
|      | 434. Scènes diverses (cf. 6g. 74)                                                    | 251        |
|      | 435 Kierana d'Henriki                                                                | 253        |
|      | 435. Kågyapa d'Uruvilya                                                              |            |
|      | 437. Le Pari-nircana du Buddha                                                       |            |
|      | 438. Le père du Rist Charringa                                                       | 265        |
|      | 439. Le Gramana Gautama                                                              | 260        |
|      |                                                                                      | 173        |
|      | 411. Vajrapāņi et moines bouddhistes                                                 | 277        |
|      | 449. Moine bouldhiste                                                                | 281        |
|      | 443. L'intervention d'Ananda en faveur des femmes (?)                                | 285        |
|      | 151. Le Pari nirvana d'Ananda                                                        | 287        |
|      |                                                                                      |            |

| LART | GRÉCO- | BOUDDHI | QUI |
|------|--------|---------|-----|
|------|--------|---------|-----|

800

|      | 2 2 1,0022 1,002                                                           |                 |
|------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Fig. | 4/5. Le type indo gree du Buddha                                           | Pagès           |
| U    | 446. Même type                                                             |                 |
|      | 446 bis. Profil du précédent                                               |                 |
|      | 447. Le sommeil des femmes (cf. fig. 178-180)                              |                 |
|      | 448. Tète de Buddha                                                        |                 |
|      | 449. Tête de Buddha                                                        |                 |
|      | 450, Tête de Bodhisattya                                                   | . 3o5 ·         |
|      | 451. Face de Buddha ou de Bodhisattva (7)                                  |                 |
|      | 452. Buddha faisant le geste qui rassure                                   |                 |
|      | 453. Main droite d'un Buddha (trois aspects)                               |                 |
|      | 454, a. Bodhisattva; b. Buddha; c. Moine                                   |                 |
|      | 455. Buddha méditant                                                       | 315             |
|      | 456. Buddha enseignant                                                     | . 319           |
|      | 457. Les sept Buddhas du passé et celui de l'avenir                        |                 |
|      | 458, a. Le Grand Miracle de Crâvasti; b. La prédiction du Buddh            |                 |
|      | Касуара                                                                    | 327             |
|      | 459. a. Adoration du vase à aumônes; b. Grand Miracle de Cravasti          |                 |
|      | c. Instigation du Bodhisattva                                              | 331             |
|      | 460. La présentation de la fiancée (cf. fig. 168)                          | 33g             |
|      | 461. La présentation du serpent de Kaçyapa (cf. fig. 225 a, 226, 257 a).   | 343             |
|      | 462. Tête de Buddha                                                        | 347             |
|      | 463. Buddha avec des flammes issant des épaules                            | 35 1            |
|      | 464. Yakşas-Atlantes de Sânchi                                             | 355             |
|      | 465. Yaksa d'Amar Jvatt                                                    | 35 <sub>9</sub> |
|      | 466. Garuda et Någa à Amaravatt                                            | 363             |
|      | 467. Någa de Mathurå                                                       | 367             |
|      | 468-469. Någa et Yaksa de Barhut                                           | 371             |
|      | 470. Yakya de Sânchî (Păñcika?)                                            | 375             |
|      | 471. Yakşa de Sânchı                                                       | 379             |
|      | 474. La Nativité à Sanchi.                                                 | 363             |
|      | 475. L'Illumination, la Première prédication et le Pari-nirvaya. a. \ San- | 387             |
|      | chi; b. A Amaravati                                                        | შე :            |
|      | •                                                                          | og.             |
| Plan | iche III. Monnaies des Yavanas en face.                                    | 396             |
|      | iche IV. Monnaies des Çakas-Pahlavas                                       | 398             |
| Plan | nche V. Monnaies des Kusanas et des Guptas en face.                        | 400             |
| _    | 400 114 115 0 114                                                          |                 |
| rıg. | 476. Héraklès, au Gandhàra                                                 | 465             |
|      | 477-478 Les deux Buddhas datés                                             | 491             |
|      |                                                                            | 493             |
|      | 480 Buddha de modèle ancien                                                | 495             |

|      | Libre hes ippositellavs                                            | 50         |
|------|--------------------------------------------------------------------|------------|
| Fig. | 481. Buddha ayant l'épaule droite et les pieds découverts          | Fagr<br>4g |
|      | 482. Buddha enseignant                                             |            |
|      | 183. Le même, stylisé                                              | 50         |
|      | 484. Le Grand Miracle de Gravasti                                  | 50         |
|      | 485. Même sujet, avec Buddha assis à l'européenne                  | 511        |
|      | 486. Spérimen de «double ruine»                                    | 513        |
|      | 487. Illarit de basse époque                                       | 5 : 5      |
|      | 488. Häritt, au Kaçmir (face et profit)                            | 517        |
|      | 489. Première méditation du Bodhisattva, à Mathurà                 | 521        |
|      | 490. Paueika-Mahakala, à Mathurd                                   | 523        |
|      | AFI, Même personnage                                               | 525        |
|      | 492. «Scène de Bacchanale», à Mathurà                              | 520        |
|      | 493. Tête de Mathura                                               | 531        |
|      | 494-495. Tètes de Mathurà                                          | 535        |
|      | 696-497. Maitréya, à Mathurà                                       | 537        |
|      | 498. Les huit grands miracles, à Bénarès                           | 539        |
|      | . 499. Páñeika-Mahálála, à Sánchi                                  | 543        |
|      | 500. Les huit grands miracles, au Magadha                          | 545        |
|      | 501. σ. Buddha; b. Couple tutélaire: e. Lutins, au Magadha         | 549        |
|      | 502. Mahākāla-Jambhala, au Magadha                                 | 551        |
|      | 503. La Tentation du Buddha, à Ajaṇṭā                              | 555        |
|      | 50%. «Scène de Bacchanale», à Njanta                               | 557        |
|      | 505. Le couple tutélaire, à Ajanta                                 | 559        |
|      | 506-507. Les quatre grands miracles, à Amaravatt et Bénarès        | 563        |
|      | 508. La Tentation du Buddha, à Amaravatl                           | 565        |
|      | 509. La présentation de Rihula, à Americall (cf. fig. 231 c)       | 56g        |
|      | 510. La Soumission de l'éléphant, à Amarérati (cf. fig. 267-269)   | 571        |
|      | 511. Le Grand Miracle de Cravasti, à Bénarès                       | 573        |
|      | 512. Le Grand Miracle de Cravasti, à Java                          | 575        |
|      | 513. Päñeika et autres Yaksas, à Java                              | 579        |
|      | 514. Păticika, à Java                                              | 583<br>585 |
|      | 515. Hàriti, à Java                                                | 587        |
|      | 518. La visite d'Asita, au Cambodge (cf. fig. 161)                 | 58g        |
|      | 519. Religieux brahmaniques, au Cambodge                           | 593        |
|      | 520. Type de brahmane, au Cambodge                                 | ნენ<br>5ენ |
|      | 521. Buddhas assis sur le Maga, au Combodge                        | 599        |
|      | 522. Le Retour de Chandaka et de Kanthaka, au Campa (cf. fig. 301) | 599<br>603 |
|      | 523. Les quatre grands miracles, en Sérinde                        | 605        |
|      | 524. Vasque grotesque, en Sérinde                                  | 607        |
|      | 525. Tête de Garuda, en Sérnole                                    | 609        |
|      | 526. Coiffore de la Sérade                                         | 6:3        |
| •    | ĝi                                                                 |            |
|      |                                                                    |            |

| Fig. | 527. Costume de la Sérinde                                                        |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|      | 528. Páńcika ou Vaigravana, en Sérinde                                            |
|      | 529, Haritt, en Sérinde                                                           |
|      | 530. Haritt, en Sérinde (croquis complété)                                        |
|      | 531. Char du Soleil, en Sérinde                                                   |
|      | 532-534. Types de brahmane, en Sérinde                                            |
|      | 535. Brahmane et hutte de roseaux, en Sérinde (cf. fig. 189)                      |
|      | 536. Le Buddha et ses moines, en Sérinde                                          |
|      | 537. Dvårapåla, porteur du foudre, du trident et du pétase                        |
|      | 538-539. Haritt (comme avatar de Kouan-Ym), en Chine                              |
|      |                                                                                   |
|      | 540. Types du Buddha et de Maitrèya, en Chine                                     |
|      | 541. Stèle chinoise (660 ap. JC.)                                                 |
|      | 542. Stèle chinoise, en deux styles (554 ap. JC.),                                |
|      | 543. Masque de Garuda (Tien-kéou); au Japon                                       |
|      | 544. Mahakala (Dai-kokou), au Japon                                               |
|      | 5/15. Háritl (Ki-si-mo-djin), an Japon                                            |
|      | 546. Hāritt (Ki-si-mo-djin), au Japon                                             |
|      | 547. Vaiçramana (Bishamon), an Japon                                              |
|      | 548. Maitréya (Mi-ro-kon), au Japon                                               |
|      | 549. Vaigravana, an Tibet                                                         |
|      | 550. Bodhisattva-Buddha, à Mathurà                                                |
|      | 551. Tête de Buddha, à Mathurd                                                    |
|      | 552. Buddha gandhårien, à Mathurà                                                 |
|      | 553. Buddha gandhàrien, à Mathurà                                                 |
|      | 554. Buddha de Prayaga                                                            |
|      | 555. Buddha de Bénarès                                                            |
|      | 556. Buddha (de Mathuri), au Magadha                                              |
|      | 557-558. Buddhas (de style Påla), au Magadha                                      |
|      | 559. Buddha de Ceylan                                                             |
|      | 560. Buddha du Cambodge                                                           |
|      | 561. Buddha de Java                                                               |
|      | 562. Buddha de la Sérinde méridionale                                             |
|      | 563. Buddha de la Sérinde septentiionale                                          |
|      | 564. Buddha (de l'époque des Wei), en Chine                                       |
|      | 565. Buddha (de l'époque des Tang), en Chine                                      |
|      | 566 Amidblin entre deux Bodhisativas, au Japon                                    |
|      | 567 Buddha, de Bénarès, assis à l'européenne                                      |
|      |                                                                                   |
|      | 569-572 Formes diverses de l'aspisa<br>573 Tête indo-greeque de Buddha, retouchée |
|      | 574 Tête de Buddha, aux chereux ombés                                             |
|      | 574 bu Profil do précident.                                                       |
|      |                                                                                   |

|                                                                         | 80:         |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Fig. 575. Tête de Buddho, aux chereux stylisés                          | 753         |
| 576-577. Tôtes de Buddha montrant la stylisation croissante des ondes   | •           |
|                                                                         | 743         |
|                                                                         | 750         |
| 579-582. Têtes de Buddha montrant la stylisation croissante des honeles | ,-:         |
|                                                                         | 751         |
|                                                                         | 755         |
|                                                                         | 755         |
|                                                                         | 757         |
|                                                                         | ,",<br>761  |
|                                                                         | ,63         |
|                                                                         | ,65         |
|                                                                         | 765         |
|                                                                         | ,69         |
|                                                                         | 769<br>769  |
|                                                                         | 70!!<br>77! |
|                                                                         | 775         |
| *** ***                                                                 | ,,,,<br>777 |
|                                                                         | 777<br>777  |
|                                                                         | 781         |
|                                                                         | 783         |
|                                                                         | 85          |
|                                                                         | 789         |
| ·                                                                       | 791         |
|                                                                         | ,98         |
| Planche VI. Le reliquaire de Péshawar . en face.                        | 796         |

## TABLE DES MATIÈRES.

## TROISIÈME PARTIE.

LES IMAGES.

# CHAPITRE A.

| S 1.    | L'ABISS ET DÉNOVA                                                                    | 7   |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|         | Les parias, p. 8 Les démons et les grote-ques, p. 16 Les génies, p. 10.              |     |
| 5 11.   | NIGAS ET STPARTAS                                                                    | 28  |
|         | Les Nagas, p. 28 - Les Suparnos, p. 32.                                              |     |
| \$ 111. | Lee Yakeis.                                                                          | ģο  |
| s IV.   | Vaniela                                                                              | 48  |
| 5 V     | Frenzs er l'ége                                                                      | 65  |
|         | Les Brett, p. 68. Les berant, p. 69 - Le cortume fommin, p. 79.                      |     |
|         | CHAPITRE XI.                                                                         |     |
|         | LES FESTES MOTERIES.                                                                 |     |
| \$1.    | Les entitres on muison -                                                             | 66  |
|         | Les donateurs, p. 86 - Les costames, p. 95 Les types, p. 95                          |     |
| S [1.   | Le cine pes monesses                                                                 | 102 |
|         | Sa description, p. 106. — Son edentheethon, p. 110. — Sa double essentation, p. 120. |     |
| 5 111   | . La fit ter events .                                                                | 130 |
|         | 50 l-gende, p. 130 Ser mager, p. 135 81 diffusion, p. 135                            |     |
| 5 1V    | . La courte perilant                                                                 | ,5, |
|         | La fre à la trene d'abondance, p. 183 — Le grave a la cospe, p. 147,                 |     |

| 806         | L'ART GRÉCO-BOUDDHIQUE.                                                                                                                                                                           |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| v.          | Les Dit mindres                                                                                                                                                                                   |
|             | Les Lolapála, p. 158. — Candra el Súrya, p. 162. — Le témoignage des<br>monnaies, p. 164.                                                                                                         |
|             | CHAPITRE XII.                                                                                                                                                                                     |
|             | LFS HAUTES CASTES.                                                                                                                                                                                |
| <b>S</b> 1. | Les mobles et les rois                                                                                                                                                                            |
|             | Costume et parure, p. 178 Réjaputra et Deraputra, p. 188.                                                                                                                                         |
| s II.       | LES GRANDS DIEUT                                                                                                                                                                                  |
|             | Māra, p. 197. — Brəhmā et Indra, p. 202.                                                                                                                                                          |
| s II        | I. LES BOORISATTVAS                                                                                                                                                                               |
|             | Le témoignage des Écretures, p. 112.— Le témoignage des scenes légendaires, p. 216. — Témoignage des motifs d'coretifs, p. 223. — Le Bodhisattre Maitrèya, p. 230. — Antres Bodhisattres, p. 236. |
|             | CHAPITRE VIII.                                                                                                                                                                                    |

Pages. 155

190

323

| LES | HORS | CASTE, |
|-----|------|--------|
|     |      |        |

p. 320. S III. Les divers Bodones...

5 I.

| <b>5</b> 1. | Les meligieux.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 250 |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|             | Les veètes brahmaniques, p. 252. — Les Tirthya, p. 259. — Les Bhiksu, p. 268.                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| s 11.       | LE TYPE DE BERDUY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 278 |
|             | <ol> <li>La téle du Buddha, p. 280. — A. Les éléments importés, p. 28a. —</li> <li>L'oppost undignes, p. 2854; l'urid, p. 2854; l'unita, p. 285, — C. La combanation, p. 300. — II. Le corps du Buddha, p. 306. — A. Les signes corporels, p. 304. — B. L'hobt monatique, p. 31a. — III. La synthèse du tives, p. 316. — Buddha et moines, p. 31a. — Buddha et Rodinant.</li> </ol> |     |

Les Buddhes Dipantero et Kéryapa", p. 33s. — Les Dhydni-Buddhes, p. 333. CHAPITRE XIV. REVER OF VALLE DES INNOES.

Le Buddha Çâkya-nuun, p. 323. - Les posinres, p. 324. - Les gestes, p. 326. - Les autres Buddhas, p. 329. - Les sept Buddhas, p. 329. -

La question de priorité entre les bas-reliefs et les statues, p. 238,

La reconsque des inices

Matière et facture, p. 347 — Les desperies, p. 350. — Les lignes, p. 35s.

| mana na naga wambang                                                                                                                                              |               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| TABLE DES MATIÈRES.                                                                                                                                               | 807<br>Pages. |
| \$ II. L'ideviffication des hages                                                                                                                                 | 357           |
| La répartition des types, p. 358. — Lahana et mudrá, p. 361.                                                                                                      |               |
| S III. Rapports et coveractes avec l'école endienne                                                                                                               | 363           |
| L'exception du Buddha, p. 364 Le nimbe, p. 366.                                                                                                                   |               |
| S IV. Les rapports avec l'évolution des doctrixes eouddhiques                                                                                                     | 371           |
| L'influence du Vadáydaa sur l'école, p. 373. — L'influence de l'école sur<br>le Madáydaa, p. 377. — La question de l'idolátrie, p. 382. — Définitions,<br>p. 385. |               |
| S V. L'intérêt distorique des thages.                                                                                                                             | 388           |
| L'Hindovisme, p. 389. — Le Bouddhisme, p. 390. — La société, p. 393.                                                                                              |               |
| PLINCEE III. Monnaies des Yavanas                                                                                                                                 | 395           |
| PLANCUE IV. Monnaies des Çaka Pahlavas                                                                                                                            | 397           |
| PLAYCHE V. Monnaies des Kusanas et des Guptas                                                                                                                     | 399           |
| QUATRIÈME PARTIE.                                                                                                                                                 |               |
| L'HISTOIRE.                                                                                                                                                       |               |
| -                                                                                                                                                                 |               |
| CHAPITRE VV.                                                                                                                                                      |               |
| LES OBIGINES DE L'ÉCOLE DU GIADHIRA.                                                                                                                              |               |
| Parenthèse sur la peinture, p. 402 Objet et plan de notre enquête historique, p. 405.                                                                             |               |
| S L. LE BOUDDRISME AU GANDHIAN                                                                                                                                    | 107           |
| La conversion, p. 407. — L'acclumatation des segendes, p. 412. — La seconde terre sainte, p. 416.                                                                 |               |
| S II. L'HELLÉTISHE AU GAYORIA                                                                                                                                     | 121           |
| Alexandre, p. 423. — Les Indo-Grees, p. 129. — Les Barbares, p. 433<br>— La date du prem'er Buddha, p. 438.                                                       |               |
| \$ III. Le rescourre du Bouddin-re et de l'Hellésisse.                                                                                                            | 443           |
| Pourquoi le Gandhara, p. 443. — Les Larano, p. 447. — Les Bauddha,<br>p. 455. — Les artistes gandharicos, p. 461                                                  |               |

### CHAPITRE XVI.

## 

| Les littératures indigênes, p. 473. — Les littératures étraugères, p. 475. — L'archéologie classique, p. 477. — La numismatique, p. 479. — L'épigrophie, p. 482. — Une hypothèse, p. 484.                                                                                    |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| S II. LA FORMATION DE L'ÉCOLE (1º siècle avant JC)                                                                                                                                                                                                                           | 486 |
| La cadre général, p. 487. — Les documents gandhairiens, p. 489; les<br>statues macrites, p. 490; les types monétaires, p. 492; les modèles hellé-<br>matiques, p. 493; les motés indo-transens, p. 494. — L'œuvre du 1 <sup>re</sup> siècle<br>avant notre ère, p. 496.      |     |
| S III. La floraison de l'école (1" siècle après JC.).                                                                                                                                                                                                                        | 502 |
| Le facteur politique, p. 503; la date de Kanuka, p. 505; les Kupana, p. 512; le réle de Kanuka, p. 518. — La facteur économique, p. 520. — La question de l'inducace romaine, p. 533. — Médiocrité n'est pas décadence, p. 540. — L'œuvre du 1" siècle, p. 545.              |     |
| \$ IV. Le décliv de l'école (11º-111º stècle)                                                                                                                                                                                                                                | 553 |
| Longérité, uniformité, médiocrité, p. 555; les rapparts axes l'Occident, p. 558; la finése et le Bouddhismes, p. 567; les ateliers gandháricas, p. 567.  Les débuts de la decadeace, p. 575; les causes politiques, p. 575; les raisons trées de l'histore de l'art, p. 576. |     |
| S V. LA PIN DE L'ÉCOLE.                                                                                                                                                                                                                                                      | 577 |
| La survie (11°-1° colcles), p. 579. — La première destruction , p. 586. —<br>La destruction définitive, p. 590. — Les doubles ruines, p. 590.                                                                                                                                |     |
| CHAPITRE XVII.                                                                                                                                                                                                                                                               |     |
| INFLUENCE DE L'ÉCOLE DU GANDHÂBA.                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| SI. L'INPLUENCE DANS L'INDE.                                                                                                                                                                                                                                                 | 601 |
| Mathurā, p. 600. — Le bassin oriental du Gange, p. 608. — Le Dekhan, p. 612.                                                                                                                                                                                                 |     |
| S II. La voie de mer                                                                                                                                                                                                                                                         | 617 |
| Ceylan, p. 620. — Java, p. 622. — L Induchine, p. 626.                                                                                                                                                                                                                       |     |
| \$ III. LA ROUTE DE TERRE                                                                                                                                                                                                                                                    | 632 |
| La Bactriane, p. 635. — La Sérinde, p. 644. — La Chine, p. 658. — Le<br>Japon, p. 666. — Le Tibet, p. 670.                                                                                                                                                                   |     |